SECRETARIADO DE PUBLICACIONES

9

ISBN 84-472-0153-8

[l

78844772015

32

J

G

EL HUMANISMO DESPUES DE 1600:
- PEDRO DE VALENCIA

LUIS GOMEZ CANSECO

UNIVERSIDAD DE SEVILLA



El triunfo de la Contrarreforma mds
que marcar el fin del pensamiento
‘renacentista, contribuyé a su trans-
formacién. En un medio adverso, el
humanismo tuvo que adoptar formas
nuev as, entre la que no fue la menos
trascendente la obra cervantina. Por
la cronologia de su vida, su forma-
cién, el conflicto con las tendencias
contrarreformistas y la red de rela-
ciones que le rodean, Pedro de Va-
lencia representa la pervivencia del
humanismo después de 1600. Pocos
hombres pueden simbolizar tan
perfectamente el largo proceso de
alumbramiento de la contem-
. poraneidad, que se abre con’la refor-
ma general del Renacimiento y que
no termina hasta que Descartes es-
cribe su Discurso.




EL HUMANISMO DESPUES DE 1600:
PEDRO DE VALENCIA




EL HUMANISMO DESPUES DE 1600:
PEDRO DE VALENCIA

LUIS GOMEZ CANSECO

Secretariado de Publicaciones de la Universidad de Sevilla

Serie: Filosofia y Letras Nim. 164 - 1993



INDICE

Reservados todos los derechos. Ni la totalidad ni parte de este libro puede

reproducirse o trasmitirse por ningin procedimiento electrénico o

mecdnico, incluyendo fotocopia, grabacién magnética o cualquier

almacenamiento de informacién y sistema de recuperacidn, sin permiso PREFACITO.....ociiiiiiii it s eescnen v er e cnemsnsssseaens 9
escrito del Secretariado de Publicaciones de la Universidad de Sevilla.

PRIMERA PARTE....cccoovvveerererireesenereneeeeneas e s r s 15
1555-1598
1. De Salamanca a Flandes: primeros afios de estudio................. 17
2. Arias Montano en Espafia.......cccoeevmeeeeecniniseeneerennne. 26
3. Quinta jornada en El Escorial: Fray José de Sigiienza............. 33
4. La herencia de Arias Montano.......coeeoeveeeeoeevceceerev e 43
1599-1620
1. «De Sevilla de los que alli amamos y nos aman».................... 53
2. Pedro de Valencia en Zafra......ccoovecninivnnneeeinnisinnns s 64
3. Los trabajos de 1a COTte....uvurmmenrrrimrrirnenerrenrneieinescteresceseeseenns 73
SEGUNDA PARTE......coittrientnesenree s s ess v st essssane s s 89
: i ENTRE ESCEPTICISMO Y ESTOICISMO
‘ 1. La renovacién filoséfica del Renacimiento........c.oovverervseeneen. 91
2. El escepticismo en las Academica......coovveevreicmemnriesnrenrerienennns 96
3. Antecedentes del pensamiento de Pedro de Valencia 105
4. Estoicismo y espiritualidad..........cc.ocooimeecicninnmnnnnnnnenns 117
TEOLOGIA Y RELIGIOSIDAD
© Universidad de Sevilla 1. Las reformas espirituales en el siglo XVI.............. - 131
P .S[ecdrgtagad.o dIe Publicaciones 2. El pensamiento religioso de Pedro de Valencia 144
rinted in Spain. Impreso en Espafia. 3. Pedro de Valencia y la cuestion biblica.......cuveeeevcveeiereeennanenn, 164
ISBN: 84 -472-0153 - 8 4. Polemistas, astrélogos, brujos y falsificadores a los ojos
Depbsito Legal: SE. 616 - 93 de Pedro de Valencia. .....occovvvimnucnmcenennnrecenseesevseisne e 174

Imprime: J. de Haro - Sevilla



UNA VISION SOCIAL DEL MUNDO ECONOMICO

1. La conciencia econdmica del hmanismo.......cccvnvernencnccnne 185

2. El pensamiento econémico de Pedro de Valencia:
Ordenatmiento . . .o .o eivercrrnreaieersines et etrsns e enseseressssssnsessesssssans 187

3. El pensamiento econdémico de Pedro de Valencia: }
Fuentes e INEIPIELaciOn. ..o e cmmceniroatrenraenecssrasieisseneenessenses 197

EL ESTADO Y EL HOMBRE EN PEDRO DE VALENCIA

1. El individuo como sujeto de la reforma politica........coverevnennes 229
2. LOS MOTISCOS cevrnverrsermmisersssiviarsinssssassmssnsrssssssn s sssa ssessssssnsesnsn 234
3. El Iinperio ¥ €l ReiN0.. o sinnesesonsccsens 241

IDEAS DE PEDRO DE VALENCIA SOBRE
LITERATURA Y ARTE
1. Las censuras de GOngOTa......iourrrurcsrninieecnmerseseriraersresareesses ' 249

2. Un programa iconogréfico para el palacio real........carncen 260

3. Hacia una literatura de contenidos morales....c...covcivecininns 271

BIBLIOGRAFIA .

1. FUERIES MANUSCTIEAS. . .veevevevverscenrrsisreveseneenssssessssnnsersanesressesensseres 279

2. Bibliograffa sobre Pedro de Valencia.....o i 282 !
INDICE ONOMASTICO.........ooooveeiercserreesierseecescene s seessesene s 285

PREFACIO



La muerte de Francisco Sdnchez de las Brozas en 1600 se ha sefialado
tradicionalmente como el acontecimiento que marca el fin del humanismo
espaiiol. Es probable que la misma fuerza simbdlica de la fecha o la necesidad
didactica de establecer limites temporales en los periodos de 1a historia de la
cultura sean las causas de esta eleccidn. Pero los hechos son mds complejos.
El humanismo continua y se agota en Espaiia mds all4 del siglo X V1. La figura
de Pedro de Valencia va a servirnos de guia para estudiar este proceso de
trasmision de los ideales senacentistas en pleno auge de la Contrarreforma.
Si definimos el humanismo como el movimiento intelectual que en la Europa
del X VI se ocupd en el estudio de los textos biblicos y cldsicos en sus lenguas
originales, no tendremos mds remedio que aceptar a Pedro de Valencia como
un perfecto humanista. El problema fue que vivi6 esa forma de pensamiento
en una contemporaneidad adversa, la del reinado de Felipe III." Como
Cervantes y su don Quijote, se sinti6 fuera de lugar en su momento historico.
La historia del hombre y de su cultura nace como ciencia, precisamente, de
la tensién entre los acontecimientos concretos y los procesos de larga duracion
-la Antigiiedad, la Edad Media, el Renacimiento o el Barroco-. Para trazar
las fronteras de esos grandes fragmentos de actividad humana hay que tener
en cuenta la multitud de hechos particulares que los conforman y prolongan
mds alld de sus propios limites. Ha sido Fernand Braudel quien ha diferenciado
mds claramente esta dualidad en sus ensayos sobre el tiempo en los estudios
histéricos. Su distincion entre Jongues durées y courtes durées es una de las
mas fértiles aportaciones a la historiografia. Nuestra aproximacién a la historia
de las ideas ha partido de esta dicotomia a la hora de armonizar los datos,
sucesos y testimonios conservados sobre Pedro de Valencia con la perspectiva
de su 4mbito cultural y de los periodos que enmarcan su quehacer intelectual.

De especial importancia para determinar estas relaciones ha sido el estudio
de los modos de recepcion de la cultura. El humanismo ha incidido




12 Luis Godmez Canseco

determinantemente en la historia; pero no tanto en su contemporaneidad como
en los siglos sucesivos. Si exceptuamos las excepcionales consecuencias que
tuvo para el desarrollo de la Reforma protestante, podria decirse que el
pensamiento humanistico existio sélo en la mente de pequefias élites intelec-

tuales. La poblacion europea fue considerablemente ajena a las preocupacio-

nes intelectuales de estos grupos y pasd en masa y casi inconscientemente de
la Edad Media a la Contrarreforma. Sin embargo, la historiografia moderna
ha ido concediendo a los humanistas un protagonismo cada vez mayor. Y cabe
preguntarse por qué ha sido necesario esperar casi tres siglos para que esto
ocurriera. La respuesta estd en la misma forma de recepcién de la cultura
humanistica. La conciencia de élite favorecié la formacién de grupos re-
ducidos, de cendculos y academias. Consecuencias de ello fueron la
homogeneidad de todo el humanismo europeo y papel primordial que el
magisterio personal tuvo. Por otro lado, fue en estos circulos donde por
primera vez el libro adquirié cl papel de medio de difusién de Ia cultura y
testimonio vivo de sus autores. La sucesién generacional de magisterios y la
comunidad de lecturas posibilité que afirmaciones hechas por Erasmo a
principios del siglo XVI pudieran ser repetidas un siglo después por Pedro
de Valencia sin apenas variacion. La eleccion de Pedro de Valencia como
protagonista de nuestro repaso al humanismo tardio no ha sido una decisién
arbitraria. Varios razones le avalan: la cronologia de su vida, a caballo del
fin de siglo; su formacién plenamente humanistica; el conflicto producido
entre esta formacion y las tendencias contrarreformistas; la red de relaciones

intelectuales, politicas y religiosas que se teje a en su entorno. Todas estas

lineas de fuerza convierten a Pedro de Valencia en un perfecto paradigma de

la permanencia del humanismo a principios del Seiscientos, cuando los ideales

renacentistas se habian agotado. A esta circunstancia se une la ausencia de

un estudio sobre el conjunto de su obra, su pensamiento y el papel que jugd
“en la historia intelectual de Espaiia.

He intentado realizar una crénica lo més detallada posible de los afios que
cubren la existencia de Pedro de Valencia -de 1555 a 1620-, una interpretacion
de sus circunstancias histéricas y una aproximacion a su pensamiento y a los
fundamentos ideolégicos en que se sostiene. Pero mi intencidn no ha sido tanto
la de acumular datos sobre su persona y su obra, la de saber, sino mds bien
la de entender por qué pensé lo que pensd en ese momento histdrico
determinado. Nuestro interés se ha detenido sucesivamente en cuestiones
cronoldgicas, filosoficas. religiosas, econémicas politicas y estéticas, aten-

El humanismo despuds de 1600 13

diendo al orden mismo de preferencias mostrado por Pedro de Valencia en
sus escritos. Se trataba de sitnar al humanista zafrense en el contexto
intelectual que rodea el nacimiento del mundo y el hombre modemos, la
Europa que va desde los primeros albores del humanismo hasta Descartes y
su Discurso. Aquellos fueron los doscientos afios de mayor esfuerzo inte-
lectual en Europa, con la idnica intencién de revisar a fondo todo io heredado
y construir un mundo nuevo y un hombre nuevo que lo habitara. Como otros
tantos pensadores contemporineos, como el propio Cervantes en su Quijote,
Pedro de Valencia se enfrenté a las relaciones del hombre con esa nueva
circunstancia histdrica e individual. En realidad, todo su quehacer intelectual
surge de un equilibrio inestable entre tendencias diversas y, a menudo,
encontradas. De ahf la esterilidad de muchos de sus planteamientos, que s¢
agotan ya en el mismo esfuerzo. Buen ejemplo de ello son sus propuestas
econdmicas, que pretenden reformar la organizacién social y productiva del
reino, pero quedan ancladas en una defensa a ultranza de Ia monarquia
absoluta. Si tuviéramos que situar histéricamente la labor de Pedro de
Valencia, no cabria otra cosa que colocarlo en tierra de nadie. Fue un
humanista en tiempos de la Contrarreforma y veremos que poco menos que
un ilustrado un siglo antes de que la Ilustracién hiciera acto de presencia en
Euwropa. Esa misma inestabilidad caracteriza y determina su obra. Pocos
hombres pueden simbolizar tan perfectamente ese largo proceso de alum-
bramiento de la contemporaneidad, que se abre con el optimismo renacentista
y su deseo de hacer borrdn y cuenta nueva con el orden medieval, y no termina
hasta que muere don Quijote y Descartes pone las inestables bases sobre las
que se construye la nueva realidad, en la que todavia estamos inmersos.

Sin variaciones notables, este libro es el fruto dc una tesis de doctorado
dirigida por la Dra. Begofia Lopez Bueno. El martes 17 de junio de 1991 la
tesis fue calificada con Apto cum laude por unanimidad por un ftribunal
presidido por la Dra. Aurora Egido y compuesto por el Dr, Francisco Mérquez
Villanueva, Dr. Rogelio Reyes Cano, Dr. Antonio Rey y Dra. Isabel Romén.
Con posterioridad, el trabajo recibig el Premio Extraordinario de Doctorado
de la Universidad de Sevilla de 1991 y el Premio para Tesis de Doctorado
del Excmo. Ayuntamiento de Sevilla de 1992.

Quiero manifestar mi mas profundo y sincero agradecimiento a la
profesora Begofia Lopez Bueno, sin cuyo apoyo y orientacion este trabajo no



14 Luis Gémez Canseco

hubiera sido posible. Mi gratitud también al Departamento de Literatura
Espafiola de la Facultad de Filologia de Sevilla y a todos los que de algin
modo contribuyeron a su realizacion, Eloy Navarro, Isabel Roman, Mercedes
Comellas, Alejandro- Gémez Camacho, Jesis Marin Fatuarte, Miguel Angel
Mirquez, Alfonso Garcia Morales y. muy especialmente, a mi familia.

PRIMERA PARTE



1. De Salamanca a Flandes: primeros afios de estudio.

En la primavera de 1573, Pedro de Valencia Hegd por primera vez a
Salamanca. Un afio antes, tres catedrdticos de 1a Universidad, Gaspar de
Grajal, Martin Martinez de Cantalapiedra y fray Luis de Ledn, habian
ingresado en las circeles del Santo Oficio bajo la acusacion de hebraizar.
Benito Arias Montano, amigo y condiscipulo de fray Luis, consiguid Ia
aprobacién papal para la Biblia Sacra, que asi salid de las prensas de CristSbal
Planiino. Hendrik Jansen, Barrefelt, se separd enionces de la secta ecumenista
fundada por Hendrik Niclaes en 1540, la Familia Charitatis, y cambid su
apodo por el de Hidl, luz de Dios. En esta escisidn le siguieron miembros
destacados de la Familia, entre ellos el propio Plantino. Fue entonces cuando
su @inigo Arias Montano entrd en contacto con el pensamiento religioso de
f{i#l, Pedro de Valencia tenia dieciocho afios. El sabado 25 de noviembre de
1555, habia sido bautizado el hijo de Melchor de Valencia v Ana Vézquez
con el nombre de Pedro. Habfa nacido seis dins antes y la ceremonia tovo
tngar en la parroguia de Santa Marfa de la Candelaria de Zatra y enire los
padrinos se encontraba un fal Luis Gonzilez, de reconocida ascendencia
conversa'. La propia familia de Ana Vdzquez era de mercaderes y perienccia
a an nuevo grupo social, las clases intermedias, por el que habrian de clamar
fos arbitristas durante los reinados de Felipe III y su hijo.

Arias Montano no se encontraba lejos de Zafra. Ya en 1359 aparece come
propietario de la Pefia de Aracena y al aflo siguiente profesa como freire de
la orden de Santiago en San Marcos de Ledn. Para él son aflos de
profundizacion en la teologia, como se deduce de su correspondencia con fray
Luis y su participacidn en Trento al lado del obispo de Segovia, Martin Pérez
de Ayala. A lo vuelia del concilio, Felipe 11 lo nombrd capellin real. Ese

' Para estos tatos, vid. CROCHE DE ACUNA, Francisco: «Datos ordenados para una
biografia de Pedro de Valencia», en Revista de Estudios Extremeiios, X1, 1984, pags. 35-99.



18 Luis Gomez Canseco

mismo afio de 1566, fray José de Sigiienza tomo hébito como jerénimo en
Segovia. Pedro de Valencia tuvo entonces su primer contacto con ias
humanidades:

Cridse en Zafra -nos informa su bidgrafo anénimo- y aprendié alli la
latinidad de Antonio Mérquez. Volviése su padre a Cérdoba y alli, siendo
de muy corta edad, oyd las arntes en el colegio de la Compaiifa y emprendié
la Teologia con grande admiracién de su ingenio.?

Esto es todo lo que hasta hoy sabemos sobre los afios que preceden a su
llegada a Salamanca. Y no es poco. Al menos para nuesiro propGsito de
entender su figura y su pensamiento. El de Antonio Marquez debia de ser uno
de esos estudios de latinidad que proliferaron con desigual calidad durante
el siglo XVI y que, en los mejores casos, conformaron una élite intelectual
para Espafia. E1 mismo Montano estudié con uno de estos maestros, Diego
Vazquez Matamoros, ¢ instituyé mas tarde una cétedra de latin en Aracena.
También Pedro de Valencia habia de fundar en Zafra su propio estudio de
gramatica y latinidad. Su primera formacién se completé en el otro gran bando
educativo de la €poca, el de la Compaiifa de Jesis, que terminaria monopo-
lizando la ensefianza primaria. Estudios municipales y colegios jesuitas
representaron dos sistemas diametralmente opuestos y llegaron a entrar en un
conflicto que concluy6 con el triunfo de los jesuitas y del paradigma humano
surgido con la Contrarreforma. La estancia de Pedro de Valencia en el colegio
de Cérdoba debemos situarla entre 1568 y 1572. Alli curs6 Artes y se inicié
en Teologia con el maestro Francisco Gomez. Por noticia del biégrafo
anénimo -«sus padres, por no tener otro hijo, no quisieron que pasase adelante
con la Teologia»-, podemos suponer que tuvo la intencién juvenil de profesar
como sacerdote. Sin embargo, quince afios después contrajo matrimonio con
su prima, aunque las cuestiones teolégicas siguieron interesdndole durante el
resto de su vida.

En Flandes, la amistad entre Arias Montano y Plantino favorecié el
nombramiento de éste como prototipégrafo real en 1570. Esta relacién influy6
en el cambio de opiniones del biblista sobre el imperio y las relaciones del
monarca con sus subditos protestantes. Pero la principal labor de Montano era
entonces su trabajo en la Biblia Poliglota, para cuya composicién tuvo como

2 Biblioteca Nacional de Maclrid,'Ms. 5781, fol. 135r. Se trata de un breve informe anénimo
sobre la vida del humanista. En adelante, nos referiremos a la Biblioteca Nacional de Madrid
como BNM.

El humanismo después de 1600 19

colaboradores a Andreas Masius, Francisco Raphelengien y Guy y Nicolas
Lefevre de la Borderie. Al mismo tiempo, se ocupé repetidamente de la
compra de libros para la biblioteca del monasterio de El Escorial y dirigié
la elaboracion de un indice que moderase los rigores expurgatorios del firmado
por Paulo IV en 1559. Montano se encargé de hacer una lista previa de libros
prohibidos para Fiandes, que en 1369 salié a luz sancionada por la universidad
de Lovaina. Posteriormente expurgé los libros procurando salvar la integridad
de cada uno y eliminando sélo los parrafos considerados heréticos. El
resultado final vio la luz dos afios después con el titulo de Index expurgatorius
librorum qui hoc saeculo prodierunt. En agosto, Montano escribié al presi-
dente del Consejo de Indias, Juan de Ovando:

El libro o indice expurgatorio se estd imprimiendo; serd una cosa de
grande provecho, porque, de cuantos libros admitfan expurgacién, no sc ha
dejado de ver y examinar cosa y darse sentencia sobre cada lugar dellos
con equidad (...). Los que mds han dado que hacer han sido, entre los
tedlogos, Erasmo y entre los juristas, Carolo Molineo.?

En palabras de Américo Castro, «se trataba de salvar de Erasmo lo que
fuese posible, a sabiendas de que Roma habia prohibido y prohibiria todos
sus escritos»*. No era de extrafiar dada la vinculacién juvenil de Montano a
Pedro Mexia y su formacién en el reducto mds importante del erasmismo
espaiiol, la universidad de Alcald. Ya entonces debia haber escrito una primera
version del Dictatum christianum, un manualito devoto préximo al
Enchiridion erasmiano, pues a comienzo de 1569 pide a Zayas que le devuelva
su «instruccion cristiana», en la que, dice, s6lo habia pretendido declarar
«cudn simple y claro es el oficio comin de cristiano»’.

Apenas seis meses después de su llegada a Flandes, se elevaron las
primeras censuras a la Biblia, que habrian de perseguir a Montano incluso
después de su muerte. E1 9 de noviembre de 1568, manifestaba al secretario
Zayas su buena disposicion para observar los reparos que Ledn de Castro,

* JIMENEZ DE LA ESPADA. Marcos: «Correspondencia del doctor Benito Arias Montano
con el licenciado Juan de Ovando», en Boletin de lu Real Academia de la Historia, XIX, 1891,
pags. 488-489.

" «Erasmo cn tiempo de Cervantes», en Revista de Filologia Espaiiola, XVIII, 1931, pdg.
340.

* Coleccion de documentos inéditos para la historia de Espaiia, Madrid, Imprenta de la
viuda de Calero, 1842-1914, XLI, pag. 147. En adelante CODOIN.



20 Luis Gémez Canseco

catedritico jubilado de 1a universidad de Salamanca, habia puesto al proyecto,
especialmente en lo referente al uso de la versi6n latina de Santes Pagnino:
«Empero si v.m. quisiese escribir a Le6n que dentro de cuatro o tres meses
le enviase los lugares que le ofenden de aquella version, v esto con toda
claridad y sencilleza, podria ser que fuesen provechosos algunos de sus
avisos»®, La contraria de Castro se dirigia a cuaiquier forma de exégesis
biblica colindante con el hebraismo y la preferencia por las lenguas originales.
Asi lo habia demostrado en sus comentarios a Isafas y, sobre todo, en 1a Junta
de tedlogos salmantinos reunida en 1569 para estudiar la Biblia de Vatablo
que pretendia imprimir Gaspar de Portonariis. Dicha Junta concluyé en 1571
con los procesamientos de los catedrdticos Grajal, Martinez de Cantalapiedra
y fray Luis de Ledn, instigados por Leén de Castro. Este trajo en jaque a los
biblistas espafioles y el rumor de sus acusaciones debié de llegar a la misma
corte romana. Cuando Felipe II solicité 1a aprobacién papal para su Biblia,
ni Pio V estaba dispuesto a aprobar la obra sin examen, ni la comisidn
eclesidstica vefa con buenos ojos la presencia de autores heréticos, la autoridad
de los textos talmiidicos y las miiltiples modificaciones introducidas respecto
a la Biblia complutense. Los acontecimientos que siguieron son complejos,
aungue podemos reducirlos a tres hechos capitales: el rey dispuso que Arias
Montano fuera a Roma, murié Pio V y su sucesor Gregorio XIII otorgé la
aprobacién con un Mot proprio del 1 de septiembre de 1572. Hacia cinco
meses que Arias Montano habia llegado a Roma vy, segiin informaba ¢l
embajador Juan de Zifiiga al rey, volvié a Flandes cl 8 de octubre:

El Doctor Arias Montano acabd su comision tan honradamente como
escribi a V.M. y es tan poco codicioso que no solicité que $.S. 1e premiasse
su trabajo, y assi se parti6 sin ninguna remuneracién a los ocho del presente
para Flandes en cumplimiento de la orden que tenfa de V.M. y con gran
voluntad de serville; pero afligese mucho de que V.M. le mande ocupar
en negocios que son fuera de profesién y paréscele que si V.M. fuese
servido de darle licencia para que se recogiese que podria hacer mucho
servicio a la lglesia y a V.M. en escribir, y los que han visto sus obras y
entienden de cudnto provecho son, le cargan mucho la conciencia de que
prosiga en la escriptura.’

5 Ibid., pags. 136-137.

7 GONZALEZ CARVAJAL, Tomis: Elogio histdrico del doctor Benito Arias Mowano,
en Memorias de la Real Academia de la Historia, 11, 1832, doc. 33, pag. 154.

Ei humanismo después de 1600 21

No era la primera queja del capelldn sobre las cargas en que le ocupaba
su sefior. Los afios siguienies son un reguero de ellas. Cuando en el invierno
de 1573 Montano llega a Flandes, la segunda guesra orangisia estd a punto
de estallar. En Salamanca, Pedro de Valencia se registra como alumno en
marzo de 1573 vy, segiin la biografia de la Biblioteca Nacional, s¢ matriculd
en Leyes, aongue asistfa con asiduidad a los cursos de Teologia. Las
matriculas vuelven a aparecer en noviembre de ese mismo afio y en 1575,
aungue su licenciatura no consta hasta 1588%, Sea como fuere, parece que es
aqui donde se forja su vocacion como humanista y tedlogo:

Ocupdse desde sus primeros afios -escribe el bidgrafo de la Nacional-

a la leccién de todos los buenos autores i assi era mui conocido entre los

demas estudiantes, i los libreros, cuyas librerfas él frecuentava mucho,

conocian su aficion a estos estudios, 1 assi, aviéndole venido a Comelio

Bonardo, entre otros libros, los Poetas heroicos griegos, en un tomo que

imprimi6é Henrico Estéfano el aiio de 1566, le dijo que se lo comprase, i

é1 se agradé tanto del libro, que saliendo de alli encontrindose luego con

el maestro Francisco Sanchez, le dijo que quisiera saber griego por comprar

- aquel libro. Compré también en este tiempo los Psalmos en verso latino
de Arias Montano i agraddandole mucho, se aficioné a su autor.?

Tras el encarcelamiento de los biblistas, el Brocense debia de ser 1a
personatidad mas destacada de la vida universitaria salmantina. No deja de
ser significativo que Pedro de Valencia lo eligiera voluntariamente como
maestro de gricgo y que dicha ¢leccién la motivara una edicion del impresor
francés Henri Estienne. El papel de impresores y libreros fue fundamental en
el desarrollo de las humanidades. En Salamanca, impresores como Portonariis
y libreros como Bonardo o Teodoro Pulman, agente de la oficina plantiniana,
favorecieron las relaciones del humanismo espafiol con el resto de Europa.
Francisco Sanchez de las Brozas empezd su carrera universitaria vinculado
a Ledn de Castro, pero en 1573, afio en que testifica en el proceso de fray
Luis, se declara a amigo del agustino y contrario a Castro y a los que, como
fray Bartolomé de Medina, se alineaban con €l. Pedro de Valencia resultd ser
un aventajado alumno de lengua griega. Afios después la misma universidad

3 (Cfr. PARADINAS FUENTES, José Luis: £l pensamiento socioeconémico de Pedro de
Valencia, Tesis de Doctorado inédita, Universidad de Salamanca, Facultad de Filosofia y Ciencias
de la Educacion, 1986, pag. 3.

7 BNM, Ms. 5781, fol. 135r.




22 Luis Gémez Canseco

de Salamanca le ofreci6 la titularidad de esa cétedra y, a principios del XVII,
era uno de los pocos espaifioles capaces de leer griego con soltura. Pero el
aprendizaje con el Brocense debi6 sobrepasar los limites de la lengua griega.
Todavia en 1604 tenia trato amistoso con Baltasar de Céspedes, su yerno y
continuador en la citedra de retdrica, y a lo largo de toda su vida mantuvo
una actitud critica afin al pensamiento de su maestro. La misma relacién con
el Brocense pudo ser la causa de su interés en la lectura de los Salmos de
Montano. Pocos afios después otro libro, la Biblia Regia, seria excusa para
el encuentro personal de ambos humanistas.

Con la aprobacién papal en mano, Arias Montano regresé a Flandes. Para
entonces, enero de 1573, su actitud hacia la direccidén politica del duque de
Alba habia cambiado notablemente.Durante los primeros afos, se habia
identificado con ella, llegando incluso a proyectar un monumento en honor
del duque, que para los gueux se convirtié en stmbolo del Tribunal de los
Tumultos y de la opresién espafiola. Una de las primeras acciones de
Requesens como nuevo gobernador fue retirar dicha estatua. En febrero de
1571, todavia escribié unos avisos sobre el gobierno de Flandes en los que
se manifiesta a favor de la politica del Gobernador General. Pero muy poco
después, el 28 de agosto, Arias Montano se dirigfa de nuevo al secretario Zayas
para censurar el impuesto de la décima. Era la primera manifestacién del
cambio que se hizo definitivo tras su vuelta de Roma. Ante la insostenible
situacion politica, envié a Zayas unas «Advertencias sobre 1os negocios de
Flandes» donde se muestra favorable al perdén general y a la pacificacion.
La reaccién del duque fue inmediata: «De Arias Montano diré que la causa
que me movi6 a escribir que no convenia fue parecerme que si a un buen
zapatero le mandan hacer una pintura la borrard toda y no sabrd por donde
la ha de comenzar»™. Poco después don Fernando Alvarez de Toledo dejaba
su sitio al Comendador Mayor de Castilla, Luis de Requesens, que llego
Flandes con Furié Ceriol, defensor de una solucién federalista, como conse-
jero y con un perdén general. A esta primera medida, siguieron la abolicidn
del tributo de la décima y la supresién del Tribunal de los Tumultos. En
octubre de 1573, Felipe II envi6 al nuevo gobernador copia de los avisos de
Montano como gufa en el inicio de su regencia''. La colaboracién entre ambos

1 Cit. por RAMIREZ, Alejandro: Epistolario de Justo Lipsio y los Espaiioles, Madrid,
Castalia, 1966, pig. 54.

1 Cfr. GONZALEZ CARVAJAL. Tomds: Op. cit, 11, 1832, doc. 52, pag. 168.

El humanismo después de 1600 23

se estrechd y mantuvieron una serie de entrevistas sobre la politica flamenca
a lo largo del mes de noviembre. Las consignas de Montano eran claras:
caridad cristiana en el gobierno., contemporizacién con los rebeldes, des-
centralizacion, mayor proximidad a los sibditos, irenismo politico y tolerancia
religiosa. El cambio de parecer de Arias Montano no era repentino y se fue
gestando en el circulo intelectual formado en torng 2 la oficina de Plantine.

Flandes se habia convertido en uno de los dltimo reductos del humanismo
cristiano y de sus esperanzas por encontrar la paz religiosa:

La vérité est que I’humanisme -escribe Marcel Bataillon-, aprés avoir
prétendu éveiller tous les sprists & la libre critique et a la libre croyance,
s'est refugié dans cénacles circonspects, bien couverts par le pavillon de
I"ortodoxie romaine. Si Anvers a pu étre un des ces refuges en pleine
répression du soulévement politique et religieux des Flandres, ce n’est pas
malgré la présence de Montano, mais bien grice a elle (...) Montano, soldat
de Rome dans le bastion avancé des Pays-Bas, fratemise sans peur avec
cette petite franc-magonnerie des savants réveurs d’unité."”

El irenismo de este grupo nacia de su misma actitud religiosa. Tanto
Plantino como Justo Lipsio o el comerciante marrano Luis Pérez habian sido
miembros de la Familia Charitatis y en 1573 habian seguido a Barrefelt tras
su escision de la secta. Es probable que fuera entonces cuando Montano inicié
su proceso de aproximacién a ella*®, Su biblismo y su afinidad espiritualista
eran terreno abonado para que la identificacién se produjese de forma natural.
Mads atn, cuando el pensamiento familista distaba mucho de ser una reforma
teoldgica y se limitaba a buscar una religién personal, aunque siempre dentro
de la ortodoxia y el respeto a los ritos externos. El revuelo formado en torno
a la Biblia. los tiempos dificiles que corrian en Espafia y la paz encontrada

2 «Phillippe Galle et Arias Montano», en Bibliothéque d’ Humanisme et Renaissance, 11,
1942, pags. 154-156.

13 Las relaciones de Montano con la secta habfan sido apuntadas por Rooses, editor de la
Correspondance de Christophe Plantin (Antwerpen, Kraus Reprint, 1968, VI, pag. 137). Maurits
Sabbe demostré el uso de los escritos de Hiél en el comentario al Apocalipsis de Montano («Arias
Montano y Barrefelt. Higl y la teologia ortodoxax, en Revista de Estudios Extremesios, VIII, 1934,
pags. 63-92). Pero ¢l estudio emblematico es el de Ben Rekers, Benito Arias Montano (Madrid,
Taurus, 1973). Cabria afadir dos articulos més, el de H. de la Fontaine Verwey, «Trois
hérésiarques dans le Pays-Bas du XVI siécle» (Bibliothéque d’ Humanisme et Renaissance, XV1,
1954, pags. 312-330) y el de Angel Alcald, «Tres notas sobre Arias Montano. Marranismo,
Familismo y Nicodemismo» (Cuadernos hispanoamericanos, 296, 1975, pigs. 347-378).



24 Luis Gémez Canseco

en Flandes hicieron que Arias Montano procurara adelantarse a las disposi-
ciones reales y solicitara un cargo lejos de Castilla, Ya en su primera estancia
en Romay alo largo de toda su correspondencia con Zayas y Juan de Ovando,
insiste en solicitar un cargo en Italia o en los Paises Bajos. Pero en agosto
de 1574, Felipe Il notitic6 a su capelldn su deseo de que regresara a la corte.
Como ultimo recurso, Arias Montano retrasé el regrese casi tres afios.

Pedro de Valencia vio interrumpidos sus estudios por la muerte de su
padre. De vuelta a Zafra, debié de asistir al bautizo de Juan Moreno Ramirez,
su primo, futuro cufiado y estrechisimo colaborador, celebrado el 21 de
octubre de 1574. Al afio siguiente, se encuentra de nuevo su nombre en los
libros de matricula de la universidad, donde permanecié el curso completo
a peticion de su madre. Para entonces Montano preparaba su ineludible regreso
a Espafia, Plantino hizo funcionar sus prensas a un ritmo febril para sacar las
dltimas obras del biblista. Hasta la primavera de 1575, aparecieron cinco
libros: una Biblia Sacra, las Elucidationes in IV Evangelia, una coleccion
poética con grabados de Phillippe Galle sobre David, 1a traduccion latina de?
Itinerarium Benjaminis Tudelensis y la version definitiva del Dictatum
chrisfianum.

La oposicion a la Biblia habia arreciado en Espafia y los amigos de
Montano intentaron defenderle y tenerle sobre aviso. Fray Luis Estrada, Pedro
Salinas, Pedro Chacon desde Roma, Francisco Salinas v, sobre todo, Pedro
de Fuentiduefias le escribieron sobre las maniobras de Ledn de Castro cerca
del Consejo de Estado y de la Inquisicidn, e incluso trataron de aplacar
personalmente los dnimos del catedrdtico jubilado. Juan del Carfio llegd 2
dirigirle una durisima carta censurando su desmesura;

Es la demasia de espiritu en tanto grado que no hay ledn africano tan
furioso...No puede parar en bien esta liranfa que nos trata como 2 perros
(...). Todo esa universidad, sefior maestro, afirma viva voce y escribe a todo
el mundo que a voces més altas que stentSreas suele v.m. [lamar o
judaizantes o judfos judaizantes contra la fe de Cristo (...). Quiero decir que
v.m. atropella a sus préximos con voces vocalisimas y con su autoridad
o antigliedad y crédito destraye a cuantos no se guardan de trabar con v.m.
disputaciones...y presupone que los que contradicen al maestro Leén
contradicen a Cristo."

1 REKERS, B.: Op. cit., pigs. 84-85.

El humanismo después de 1600 25

Durante fodo el verano de 1575, Moniano sigue insistiendo ante Zayas en
la posibilidad de permanecer lejos de Castilla con razén de sus estudios. Entre
tanto se habia dirigido a don Pedro de Portocarrero, Inquisidor General y
amigo de fray Luis, cubriéndose las espaldas antes de su regreso. En esta carta
se refiere al eco que las acusaciones de Castro habian tenido en Flandes e Italia
v a lu Congregacion insiituida en Roma para juzgar la Biblia. Respecio a sus
intenciones, miente: «Para acudir a esto habia pedido licencia a S.M. para
tornarine a Espafia»'*. Lo que pretendia Montano era protegerse ante la
posibilidad de un choque frontai con el Santo Oficio, ya que, a pesar de ias
buenas acciones de su amigo Zayas, el rey habia excusado su permiso. En
enero de 1576, la Congregatio Concilii publicé un dictamen mas favorable
a Castro que a Montano: como la Biblia estaba impresa y refrendada por el
rey de Espafia, a pesar de los reparos, se aprobaba, aunque dejando ai margen
el Apparatus. En marzo murid don Luis de Requesens y Arias Montano, en
un uliimo esfuerzo por evitar el regreso, se ofrece como consejero del nuevo
gobernadors

El gobemador de aquella tierra tiene grande necesidad de una persona
que le ayude y administre en las cosas eclesidsticas y de letras, porque
mmporia mucho esto para el bien de la cristiandad y de los Estados, conviene
a saber; las cosas siguientes en que yo entendi alli por mandado del duque
d’Alba y por comisién del Comendador mayor, de 1al manera gque no creo
fueron mal servidos ni acertaron mal por ministerio mio.'

Todo resultd indtil v a principios de 1577 Arias Montano se encontraba
en Espafia. Fray Luis acababa de salir de la cdrcel después de cuatio afios vy
medio. Pedro de Valencia se habia retirado a Zafra y, segin dice su bidgrafo,
«no quiso ocuparse en abogacia ni divertirse a pretensiones, sinc didse a la
lecidn de todos autores antiguos, latinos i griegos, sin olvidar las leyes, porgue
en ocasiones de importancia, por amistad o por otros respetos, daba su parecer
con grande erudicién i ingenio»?,

5 CODOIN, XL, pdg. 317.
"6 Ibid., pag. 332.
7 BNM, Ms. 5781, fol. 1351



26 Luis Gémez Canseco

2. Arias Montano en Espana.

Mariana, placiendo a Dios, enviaré a v.m. unas muestras de un mozo
de Toledo de 22 afios, que me ha escrito desea vivir conmigo. No sé qué
desatino es de los que se imaginan que yo soy o valgo algo. De Andalucia,
de Aragén y de otras partes se me ofrecen tantos criados que si se juntasen,
podria poblar un convento mayor que éste y Haxa no tiene qué comer.'®

De este modo se quejaba Arias Montano a Zayas el 15 de octubre de 1577.
Hacia siete meses que trabajaba como bibliotecario en El Escorial y su fama
de sabio habia provocado un reguero de peticiones para estudiar a su lado.
Ya en Flandes se habfa rodeado de sus primeros discipulos y prueba de ello
era la «Carta sobre la contemplacion de Dios y los requisitos della» que el
capitan Francisco de Aldana le habia dedicado, siguiendo puntualmente los
modos de piedad recogidos en el Dictatum christianum. Para entonces, Pedro
de Valencia era ya propietario de una Bib/ia montaniana, comprada en Lisboa
por mediacién de un amigo comtin de Montano, Sebastidn Pérez. La Biblia
le animé a pretender el magisterio de Montano. Las circunstancias que
rodearon su encuentro nos fueron trasmitidas por el biégrafo de la Biblioteca
Nacional:

Pasando después de Lisboa a Madrid el dr. Sebastidn Pérez, salieron
aun pueblo cerca de Zafra a verle, i alli, agradeciéndole el cuidado, le pidié
que le diese a conocer a Arias Montano, que era amigo suyo. Escriviéle
luego Arias Montano desde la Pefia, i €l fue luego alla; introddjole Arias
Montano en la lecién de la Sagrada Escritura i enseiidle la lengua hebrea.'

El encuentro no pudo tener lugar hasta la primavera de 1578. Montano,
muy a su pesar, estaba elaborando un catdlogo de los libros de El Escorial
y, en septiembre de 1577, el rey le envié en misién secreta a Portugal, cerca
del rey don Sebastidn, que ultimaba su cruzada. En los primeros meses de
1578, el embajador don Juan de Silva daba noticia al monarca castellano de
su regreso: «Mailana parte de aqui cargado de conchas de caracoles, sin haber
probado el pescado de Lisboa»®. Montano se dirigié a Andalucia, donde iba

B CODOIN, XLI, pig. 350.
¥ BNM, Ms. 5781, fol. 135v.
2 GONZALEZ CARVAJAL, T.: Op. cit., doc. 63, pig. 180.

El humanismo después de 1600 27

a permanecer hasta finales de agosto del afio siguiente. Fue entonces cuando
llegé Pedro de Valencia a la Peiia para iniciar sus estudios biblicos. En las
cartas que desde alli escribid a Zayas, el capelldn rebosa felicidad: compra
pinturas, libros e instrumentos astronémicos para el monasterio de San
Lorenzo, acomoda los edificios de la ermita, inicia ¢l traslado de «las demds
cosillas mias como son libros y caracolas», que tenfa en la casa madrilefa
de Sebastidn Pérez y se emociona con el paisaje que rodea su retiro. En
Alcazarquivir, las tropas del rey portugués eran diezmadas y con ellas moria
Francisco de Aldana. El 4 de enero de 1579 Montano comenta a Zayas:
«Grande pena me ha dado la muerte del capitin Aldana, y no me ha aliviado
el tener casi pasado este trago con la sospecha grande que de ello tenfa»?.
No iba a ser la dltima contrariedad. Los numerosos huéspedes perturban su
retiro en la Peiia y en Sevilla se levantan acusaciones contra sus obras: «Estos
padres de acd han tomado otro modo, y es andar burlando de mis escritos o
de mi nombre (...), de manera que han escandalizado ya a algunos bien
intencionados (...), respondiendo en general, que no guardo en algunas cosas
el estilo de las escuelas, el cual yo ni profesé guardar en todo y por todo, ni
entendi deber hacerlo»®, Apenas salfa de su enfrentamiento con Leén de
Castro, cerrado en 1577 con la censura del padre Mariana, y tenfa que
defenderse de los dominicos sevillanos. Arias Montano no se limit6 a quejarse
ante Zayas, sino que inmediatamente dirigié tres escritos en su propia defensa
al Inquisidor General, al Consejo de la Inquisicion y al mismo Felipe II. A
mediados de abril, las aguas parecian haber vuelto a su cauce. Sin embargo,
los inquisidores sevillanos respondian cuatro meses después a los requeri-
mientos de la Suprema, interesada en los antecedentes y acusaciones contra
Montano: «La de V.S. de 13 de mayo recibimos en 29 de él y en cumplimiento
de ella se ha buscado en los registros de este santo oficio si alguna cosa contra
el dr. Arias Montano, capelldn de S.M., y no se ha hallado»?. Terminando

o

' CODOIN, XLI, pig. 377.

ta

* Ibid., pig. 381.

23

Archivo Histérico Nacional, Inq. Leg. 2946. No sabemos si se trata de un intento de
procesamiento, aunque no hubiese sido el primer encuentro de Montano con la [nguisicion.
Gonzalez Carvajal reproduce un documento sobre su prisién ¢l 9 de julio de 1559 (Op. cit.. pigs.
117-119). Aunque el texto se dio por apéerifo, Francisco Pacheco, un informador fidedigne,
afirma: «I.como varén santo padecié en cdrcel sin culpa» (Libros de los verdaderos retratos,
Sevilla Diputacién Provincial, 1985, pag. 325). El propio Montano en el prefacio a sus
Commentaria in duodecim prophetas, escritos entre 1560 y 1567, se refiere a ello: «Nam quicquid



28 Luis Gémez Canseco

el verano, fue reclamado para seguir su trabajo en la biblioteca de El Escorial.
Desde allf escribié numerosas veces a sus amigos flamencos refiriéndose a
los circulos que habfa ido formando en Madrid y, sobre todo, en Sevilla. Pero
las cartas de este periodo mds trascendentales para nuesiro propdsiio son las
dos firmadas por Plantino el 13 y el 22 de febrero de 1580. Ben Rekers, el
han liamado la atencién sobre eilas™. La primera tenfa como destinatario a
fray José Carlos Bartel, Carolus Bartelus Valentino, un joven jerénimo lo
suficientemente allegado al espiritualismo como para que el impresor se
explayase sobre la identificacidn del hombre en Jesucristo y se felicitase de
que Montano pudiera por fin encontrar solaz en Espaiia, «pues me dice que
gracias €l ha entrado en ¢l mejor de los caminos, en el que é1 le precedio»>.
Desde tuego no hablaban del bautismo. Dias mds tarde y probablemente por
precaucion, Plantino pide a Montano que le disculpe ante Bartel si, por
«ingenuidad», ha deslizado algo que ofendiese a su fe. Este jerénimo pudo
ser el primero de una considerable némina de discipulos que Arias Montano
dejé en el monasteric de San Lorenzo de El Escorial.

En abril de 1580, el capellan real dejé la corte y redactd, en colaboracion
con Diego de Chaves y Pedro de Cascales, un parecer que justificaba la
intervencién armada en Portugal para defender los derechos del monarca.
Meses después las tropas castellanas hacian que las cortes de Thomar juraran
nuevo rey a Felipe I La ocasion fue propicia para que Pedio de Valencia
se iniciara en los negocios de estado, pues esa misma primavera colabord con
Alonso Ramirez de Prado en un informe favorable a la anexién de Portugal.
Montano vivia entonces entre Aracena y Sevilla acompafiado de su discipulo.
Aunque renuncié a su capellania real, Arias Montano volvié dos veces al
Escorial. La primera en febrero de 1583 con ocasién del concilio provincial
de Toledo; la segunda dos afios después, para continuar su labor como librero
en la biblioteca del monasterio. En este segundo viaje le acompaiié Pedro de

consili, quicquid operae, adversarins noster in turbandis humanis rebus ponit, totum sapientisime
divina providentia cludit» {Amberes, Plantino, 1571, pag. 1),

* Correspondance de Christophe Plantin, ed. cit., V1, pdgs. 132-137 y 141-143; REKERS,
B.: Op. cit.,, pags. 146-149; ANDRES, Gregorio de: Proceso inquisitorial del padre Sigiienza,
Madrid, FUE, 1975, pags. 36-37 (En adelante, citaremos como Proceso).

¥ Correspondance de Christophe Plantin, ed. cit., VI, pags. 133.

Ef humanismo después de 1600 29

Valencia. que tenia veintinueve afios ¢ inicié entonces su amistad con fray
José de Sigiienza, once afios mayor que él, prior de El Parral y predicador
asiduo de Felipe 1.

La estancia cn El Escorial sirvié a Montano para ultimar sus Efucidationes
in omni apostolorum scripta. En el prélogo a la declaracion del Apocalipsis
explicaba las dificuliades que habia tenido hasta interpieiario correciamenie:
«Aungue ingresé en los caminos del Sefior hace treinta afios, con su ayuda,
y estudié la Sagrada Escritura, sin embargo, no entendi casi nada del
Apocalipsis de san Juan sino uno, dos o a 1o sumo fres capitulos, y €s0s no
seguidos, a pesar de consultar muchos comentadores y expositores». Arias
Montano, en linea con el humanismo cristiano, era partidario de la interpre-
tacién literal, frente al alegorismo medieval. En este caso, tampoco le sirvieron
los comentarios de la patristica y 1a escoldstica, pues la revelacion del secreto
estaba reservaba a «los pios y simples»:

Continuando en esta opinién y en este deseo de comprender, sucedié

por providencia divina que, por la obra y la ayuda de cierto testigo vivienie

" de la verdad cristiana, a quien e} poder y la verdad del mismo Cristo han

puesto por nombre Hiél, otra chispa de luz se me ha otorgado por la cual

pudiera conocer todos los misterios de este libro. Misterios gue no pueden

ser percibidos plena y abundantemente sino por aquelios a quienes Dios,

antor de estas palabras, les comunica el tema mismo de que tratan. Pero

s pueden serlo por los plos y simples amantes de la verdad que en nada

se ffan de su ingenio y juicio humanos, conocedores del camino sincero
de Cristo.*

Maurits Sabbe sigui6 el rastro de esta deuda a través de la obra y el
epistolario entre Arias Montano y Plantino, demostrando la continua presencia
de Hendrik Jansen, Hi¢l, en el quehacer intelectual del biblista durante su
estancia en El Escorial. Desde el 1 de febrero de 1586 hay muestras de su
interés por las interpretaciones de Barrefelt, con quien se comunica por
mediacién de Plantino y Luis Pérez. No sélo eso: Montano leg6 a enviar algin
donativo al profeta de la secta. El impresor 0 su yerno, Juan Moreto, se
encargaban de traducir los originales holandeses de Hiél al franc€s y de
hacerlos liegar a Ei Escorial por mediacién de un correo fiable. Parece que
éste fue Juan Polman, el librero salmantino, aungue también pudo ser por via

26 Flucidationes in omnia apostolorum scripta eiusdent in §. loannis apostoli et evangelisiae
Apocalypsin significationes, Amberes, Cristébal Plantino, 1588, pdg. 429. La traduccién en
REKERS: Op. cit., pag. 129.



30 Luis Gémez Canseco

del secretario Zayas. El 6 de julio de 1587 los cuadernos del «poeta»
traducidos al francés habian llegado a su destino. Estos «poemas» o «epis-
tolas» eran las Sentbrieven de Jansen, que Montano siguié en su comentario
al Apocalipsis. La posterior correspondencia entre Plantino y Montano estd
salpicaga de referencias a Hiél. Es de suponer que las ensefianzas del biblista
a sus discipulos espafioles estuvieran impregnadas de la espiritualidad interior
de la Familia Charitatis.

A finales de mayo de 1586, Montano habia regresado a Aracena. Para la
vida de Pedro de Valencia son afios importantes. Su nombre aparecié por
primera vez ligado al de su maestro en una edicién de poemas de éste, que
recopilé y prologé en 1587. Por octubre. se casé con su prima Inés de
Ballesteros. Para lograr la dispensa fue preciso que Montano usara sus
influencias en la corte romana. El bidgrafo anénimo narra detenidamente la
anécdota:

Eran primos hermanos i casaron con dispensacion, la cual se trajo de
Roma por orden de Arias Montano, i fue sin causa ninguna, i sin venir
cometida al ordinario, sino que Su Santidad dezia que por cuanto fulano
i fulana, primos ermanos, se querian casar, Su Santidad lo tenia por bien
i queria que se casassen i dispensaba con ellos, de manera que lievindosela
por buen respeto a D. Diego Gémez de la Madriz, que era obispo de Badajoz

entonces, se espant$ i dijo que €l no tenia qué hazer, que ya todo venia
hecho de Roma.”’

Aqui te{minar011 los afios de convivencia de Pedro de Valencia con Arias
Montano. Este compré el Campo de Flores, una heredad situada en los
alrededores de Sevilla que iba a ser su retiro definitivo. La vida de Pedro de
Valencia se emancipa en lo personal y alcanza cierta autonomia intelectual.
En 1588, el afio de la Invencible, nace su hijo Melchor, que llegaria a
sustituirle como cronista real. Aiio y medio después, el 26 de febrero de 1590,
dedica su primera obra de aliento, Academica sive de iudicio erga verum, a
don Garcia de Figueroa, gentilhombre de cdmara del principe Felipe. El libro,
«obra de 20 dias» segiin confesion propia®®, era un comentario a las Cuestiones
académicas de Ciceron y“habia de ser el dnico entre los de su autor que viera

¥ BNM, Ms. 5781, fol. 136r.

28 ANTOLIN, Guillermo: «Cartas inéditas de Pedro de Valencia al P. José de Siglienza»,
en La ciudad de Dios, XLI, 1896, pag. 500.

El humanismo después de 1600 31

la imprenta. Pocos meses después, dirigié una breve instruccién a su primo
Alonso Ramirez de Prado, que habia sido nombrado fiscal de hacienda.
Siguiendo las directrices del Dictatum christianum, Pedro de Valencia cifra
las obligaciones del buen ministro en seguir la recta razén y la justicia y en
vencer la avaricia como primer enemigo de los que ostentan cargos piiblicos:
«Platén dice que nunca los justos se enriquecen porque no enriguece sino o
quien gana mds de 1o que es justo o gasta menos de 1o que deviera»®, Parece
que Ramirez de Prado no fue de éstos. Dieciséis afios después de campar a
sus anchas en la hacienda real, fue arrestado por malversacion de fondos
publicos. En el registro de su casa se encontraron, segtin Elliott, juros por valor
de 470.000 escudos®. Uno de ellos era un juro en Ecija a nombre de Pedro
de Valencia, comprado en 1604, pero que el humanista no llegé a cobrar hasta
1607.

Cristébal Plantino habia muerto en 1589 y Justo Lipsio le sustituy6 como
corresponsal flamenco de Arias Montano, aunque éste siguié manteniendo
contactos con el heredero de la imprenta, Juan Moreto. Arias Montano recibié
como nuevo discipulo al cuiiado de Pedro de Valencia, Juan Moreno Ramirez,
que tenia quince afos y siguié en compaiifa del biblista hasta su muerte. La
teologia, el hebreo y la Escritura fueron los objetos esenciales en la formacién
de Juan Ramirez: «El licenciado Juan Moreno Ramirez, su cuiiado, que estuvo
en casa i compaiiia de Arias Montano nueve aifios, hasta el de 1598 (...),
te6logo i que trata del estudio de la Sagrada Escritura, 1 sabe las lenguas
antiguas»®'. Por su parte, Pedro de Valencia fundé una escuela de latinidad
en Zafra. Junto con la gramdtica latina, parece que el plan de ensefianza
contemplaba los primeros rudimentos de la filosoffa, teologia y lenguas
sagradas. Pero lo absolutamente nuevo es la inclusion entre las lecturas de
dos libros de Arias Montano, los Humanae Salutis Monumenta, como
paradigma de poesia religiosa, y el Dictatum christianum como catecismo y
manual de piedad. El propio Pedro de Valencia hizo una traduccién de este

¥ «Borrador de la carta que escrivi al Ido. Alonso Ramirez quando fue proveido fiscal de
hazienda», BNM, Ms. 5586, fol. 98r.

® Cfr. ELLIOTT, J.H.: La Espadia imperial 1469-1716, Barcelona, Vicens-Vives, 1965,
pag. 284. Ciriaco Pérez Bustamante sube la cifra hasta 550.000 escudos en juros a nombre propio
y a terceros (La Espara de Felipe 1], en MENENDEZ PIDAL, Ramén: Historia de Espafia,
vol. XX1V, Madrid, Espasa-Calpe, 1979, pag. 133.

3 BNM, Ms. 5781, fol. 136v.



32 Luis Gémez Canseco

texto destinada muy posiblemente al uso de sus alumnos y cuya fecha de
realizacion podemos situar en la ultima década del XVI. Arias Montano se
preocup6 de pedir a Moreto el envio de varios ejemplares del original latino,
pues «se les ordena a los alumnos de cierta catedra en un instituto de 1a Bética
que estudien este libro cada afio, lo cual sospecho que va a servir de ejemplo
a otras escuelas»®. Parte de estos libros cstarfan posiblemente destinados a
la cdtedra fundada por Montano en Aracena un afio antes de su muerte, pues
en agosto de 1597 reincidia en su peticion. También por las cartas de Pedro
de Valencia al padre Sigiienza tenemos noticias sobre las escuelas y sobre
algunas funciones publicas representadas por estudiantes:

Diéme Juan Ramirez -escribe el 15 de septiembre de 1594- un coloquic
o comedia al sacramento en que estd un juego de colores, cosa agradable
v buena y deseo saber el poeta. Y suplico a v.P. que si ay otras semejantes
me las embie, a propésito de que se representen aquf el dia de Corpus
Christi, que este coloquio hize representar a unos muchachos estudiantes,
y agradd grandemente,

La obra intelectual de Pedro de Valencia se reparte durante estos afios entre
traducciones del griego y pequefios trataditos circunstanciales. En 1591 firma
la traduccién latina del De igne de Teofrasto, un «Discurso para el dugne de
Feria al dar gracias al rey por haberle nombrado virrey de Sicilia», escrito
para don Lorenzo Sudrez de Figueroa, una «Carta al Duque de Feria sobre
la poblacion y aumento de la villa de Zafra», «Carta al Duque de Feria sobre
el enquentro que tuvo con el cardenal Baronio cerca de las cosas de Sicilia»
o un epitafio para el impresor Cristébal Plantino. A principios de 1592, Arias
Montano y su nuevo discipulo, Juan Ramirez, Hegaron a San Lorenzo de El
Escorial. Estaiba a ser su dltima y mds trascendental estancia en el monasterio.

% Cfr. REKERS. B.: Op. cit, pag. 167.

¥ ANTOLIN, G.: Art. cir., pag. 350. Los poemas y 1os autos eran originales del propio
padre Sigiienza. Cfr. «<Memorias sepulcrales», en SIGUENZA, Fray José de: Historia del Rey
de los Reyes, EL Escorial, Imprenta Helénica, 1912, I, pags. IX-X.

El humanismo después de 1600 33

3. Quinta jornada en El Escorial: Fray José de Sigiienza.

Las idas y venidas de Arias Montano a El Escorial habian dado algunos
frutos: la conversion de fray Carlos Bartel, la intensa correspondencia con
Plantino y Luis Pérez sobre Hiél, los primeros contactos con fray José de
Sigiienza y, sobre todo, 1a biblioteca del monasterio. El trabajo de librero, que
con tanto desagrado realiz6 el biblista, fue a la postre su obra mas fértil. Los
sucesivos bibliotecarios -fray Juan de San Jerénimo, fray José de Sigiienza
y fray Lucas de Alaejos- fueron discipulos, colaboradores y transmisores de
la creacién espiritual del maesiro. Y podfan hacerlo: el permiso inquisitorial
para expurgar, concedido al cargo de bibliotecario y renovado hasta 1643,
convirtié El Escorial en uno de los extrafios lugares de Espaiia donde podia
leerse con libertad. La intencién original de Montano habia sido crear
pequefios circulo interesados en el estudio de la Sagrada Escritura. Asi lo
declaraba en el prefacio a sus Elucidationes in IV Evangelia:

Pensé que nada seria més provechoso y deleitable, que yo uno de tus
simples soldados (...), emplease tiltimamente el tiempo de mi vida en la
lectura de los sagrados libros practicidndolo en mi soledad, o a lo sumo
comunicando lo que yo aprendiese a sélo aquélios que fueran intimos por
la familiaridad de vida religiosa o cercanos por el trato y la amistad.

El Escorial fue el dmbito mds propicio para esta labor. Arias Montano
habia procurado crear relaciones epistolares entre sus amigos flamencos y sus
discipulos espaiioles. Cuando hubo ocasién, la comunicacion se hizo personal
y a su muerte dejo tras si una sutil red de amistades y fervores por la que
puede seguirse la huella de su pensamiento. El ejemplo mas vivo es la
hermandad de Pedro de Valencia y fray José de Sigiienza. Para ambos, el
conocimiento de Arias Montano significé una profunda trasformacién de sus
vidas. Fray José tenia cuarenta y ocho afios cuando Montano llegé a El
Escorial. Era un hombre en plena madurez personal e intelectual. Sin embargo,
su discipulado tiene los visos de una auténtica conversion. El «como me dejen
a Arias Montano y una biblia, no se me da nada que me quiten todos los libros

* Elucidationes in IV Evangelia, Amberes, Cristébal Plantino, 1575, pag. 3. La traduccién
en VILLALBA, Luis: «El P. José de Siglienza. Estudio critico de su vida literaria y de sus
escritos», en SIGUENZA, Fray José de: Op. cit., pag. LVIL



34 i Luis Gémez Canseco

de 1a celda»® es sélo un botén de muestra de la sumision absoluta con que
el jerénimo recibi6 la doctrina de su maestro. La vida de fray José gira sobre
un solo eje, el afio 1592, cuando entr6 definitivamente en el dmbito espiritual
de Arias Montano y sufrid, por ello, un proceso inquisitorial. En alguna de
sus estancias previas en San Lorenzo tuvo ya que conocer al biblista, pero
éste es el afio del cambio. Entonces, segiin cuentan las «Memorias sepulcrales»
escurialenses y é1 mismo confiesa en un memorial a la Inquisicién de Toledo,
«hizose en todo su discipulo» y «dej6 el modo de predicar flores y gallardias,
que hasta alli habia usado, con que se ceba el vulgo»*. Fray José se convirtié
en el brazo regular de Arias Montano y en el propagador, a menudo indiscreto,
de sus doctrinas. Los meses que precedieron al proceso debieron ser un
reguero de censuras a otros jerénimos, de opiniones atrevidas y no destinadas
al conocimiento piblico y de roces continuos en materia de fe. Si Montano,
como Erasmo, Plantino, Lipsio o Pedro de Valencia, era amante de la paz y
de un prudente silencio, el padre Sigiienza era agresivo, largo de lengua y
capaz de espetar cualquier cosa a su mas declarado enemigo: un perfecto
antinicodemita. Ese fue el motivo que desencadené su proceso. Y no deja de
ser significativo que Arias Montano, cuyo pensamiento era el fondo doctrinal
que se juzgaba, desapareciera mientras su discipulo era encausado.

La estancia de Arias Montano se aprovechd para que impartiera algunas
clases de hebreo y griego a los monjes mds jovenes. Parece que el padre
Sigiienza fue consultor de Montano para su eleccion: «Los colegiales
-confesaba el jerénimo-, cuando vieron que se sefialaban, unos para oir hebreo
del doctor Arias Montano y otros 1o, les tomé envidia, como es ordinario éfitre
estudiantes mozos»*’. Por las declaraciones del proceso puede reconstruirse
la némina de los elegidos: fray Jorge de Ronda, fray Felipe de Yepes, fray
Domingo de San Martin, fray Diego de Madrid, fray Bernardo de Medina,
fray Gaspar Centoll, fray Juan de Peralta y fray Lucas de Alaejos. Arias
Montano se reunia con ellos después del refectorio, a la una de la tarde, en

¥ Proceso, pag. 116.

% «Memorias sepulcrales», en SIGUENZA, Fray J. de: Op. cit., pdg. X1 El discipulado
de Montano llevé al padre Siglienza, segdn parece, a adoptar la misma dieta vegetariana de su
maestro: «Hacia mucha abstinencia, comia poco y decia que lo hacia por causa de sus achaques
(...). En todo el afo antes que murid, nunca comid otra cosa que una manzana o unas hojas de
borraja, que €l cogia en la huerta, y las mojaba con un poco de agua» [bid., pig XIX.

31 Proceso, pig. 279.

El humanismo después de 1600 35

la enferméria del monasterio. La docencia no se limit al hebreo; Arias
Montano dejo caer sus opiniones sobre la escolastica, 1a interpretacién biblica,
la piedad cristiana o la predicacion. Pero lo que en un principio estaba
destinado al grupo de estudiantes, paso a ser materia publica gracias a fray
José de Sigiienza. Durante un sermén de Pascua reprendié con severidad nada
menos que al prior, fray Diego de Yepes, y al rector, fray Cristébal de Zafra,
por introducir alegorias mitoldgicas en sus sermones; el 25 de febrero predico
un sermon reservando el apelativo de maestro sélo para Cristo; €l 26 de marzo,
Jueves Santo, volvid a escandalizar a su compaiieros al decir que «el lavatorio
de los pies que Cristo hizo, no fue acto de humildad sino de caridad»®;
tampoco se privo de participar a diversos miembros de la comunidad sus ideas
sobre la gracia, la predestinacién, sus reparos a la escoldstica, ni de insinuar
que Montano habia recibido sus conocimientos por revelacion o que él mismo
habia aprendido mds en cuatro meses que en toda su vida como jerénimo.

‘Los enemigos de fray José aprovecharon la ocasién para arremeter contra
su hermano de religién y contra el mismo Arias Montano. El 4 de abril de
1592, el General de la orden envid a los visitadores para interrogar a los
miembros de la comunidad. Del examen se extrajeron diecinueve proposicio-
nes atribuidas al padre Sigiienza, que fueron calificadas por Gonzalo Gutiérrez
Mantilla, catedritico de teologia en la escuela del monasterio. El dia 23, fray
José se presentd voluntariamente ante la Inquisiciéon de Toledo con un
memorial de descargo y una carta del prior, quedando preso en ¢l monasterio
de La Sisla. El 8 de mayo se inici6 el examen de los testigos, que dejaron
al descubierto las rencillas y resentimientos de la comunidad jer6nima. Los
calificadores inquisitoriales emitieron su juicio el 5 de junio y, el 21 del mes
siguiente en el tribunal de Toledo, se leyo la acusacion del fiscal Soto Cameno,
que solicitaba la condena del reo:

A sus mercedes pido le manden declarar por tal hereje, excomulgado,
perjuro y comio tal sea relajado en forma a la justicia y brazo seglar, etc.
Y cuando esto lugar no haya, que si ha, le condenen en las mayores y més
graves penas en derecho puestas y estatuidas contra semejantes herejes, etc.
Otrosi pido necesario, siendo puesto a cuestién de tommento, el cual le sea
dado y repetido tantas veces cuantas hubiera lugar de derecho.®

3 [bid., pag. 119. Fray José autoriza esta afirmacién con una cita de Cornelio Jansenio.

¥ Ibid., pag. 212.



36 Luis Gémez Canseco

Entre el 30 de agosto y el 2 de septiembre se ratificaron los testigos y el
8 de octubre el acusado respondi6 a sus testificaciones. Seis dias més tarde
present6 su ultima defensa, a la que siguieron las declaraciones favorables.
El 21 de octubre, solicitd permiso para volver a su monasterio por razén de
enfermedad. En la audiencia de tarde del dia siguiente, los inquisidores le
absolvieron y la sentencia fue confirmada el 19 de febrero de 1593. A pesar
de las peticiones del fiscal, el proceso fue rapido y el tribunal, considerable-
mente benévolo. Sobre todo si tenemos en cuenta que Gutiérrez Mantilla
califico tres proposiciones como luteranas, dos como errores de Wyclef y
sobre otras seis puso el sapit haeresim y el contra fidem. La Inquisicién se
1imit6 a pasar la mano, dada la relacién que unia al reo con el rey y con Benito
Arias Montano. En realidad, eran éste y su doctrina, y no fray José, los
juzgados. El debia saberlo y permanecio en silencio a lo largo de toda 1a causa;
solo siete meses después de iniciada visité a su discipulo camino de Sevilla,
adonde iba como nuevo prior del convento de Santiago®. En las declaraciones
de los testigos su nombre se repite incesantemente y hay quien llega a afirmar,
como fray Juan de Haro, que «esto es doctrina de Arias Montano»*. El prior,
a la pregunta de si habia oido algo contra la fe catdlica, respondia desviando
la atencién de Montano:

Que no leyesen libros de devocién sino el Evangelio desnudo, porque
alli estaba todo; a esto respondié Arias Montano con mucho brio que «;cual
era mejor el Evangelio olos libros de devocidn?»; y este testigo le respondié
que «el Evangelio era mejor, pero que no se habia de comenzar por allf
sino por los libros que lo declaran»; y afiadi este testigo: «Bueno'&s que
por una parte diga v.m. que es el primero que ha declarado a San Pablo
y por otra parte diga que por alli han de comenzar los nuevos y los idiotas;
de donde se sigue que ellos pueden saber més gue los Santos supieron»;
a esto callé el dicho Arias Montano y no hablé palabra.*

El monasterio era una reproduccién en miniatura de la Espaiia teolGgica
del XV1 y de sus polémicas religiosas. En el fondo, s trataba del mensaje
biblico, del modo de entenderlo y de hacerlo vivo para el hombre moderno.
Las veinte proposiciones del proceso tienen su centro de gravedad en la

 Cfr. Proceso, pig. 262.

41

Proceso, pag. 91.
2 Ibid., pags. 190-191.

i

i

El humanismo después de 1600 37

palabra revelada. En el prefacio a De optimo imperio, de 1581, Arias Montano
se referfa al rechazo que su obra habia sufrido entre los teélogos espafioles
y presentaba a €stos divididos en dos bandos: los que «estaban encerrados en
los ejercicios escoldsticos» y los que «llenaron su mente y sentido con las
arcanas y misticas explicaciones de los viejos expositores» y rechazaban por
simple cualquier interpretacidn que no fuese anagdgica. Frente a ellos, Arias
Montano habia seguido el camino del humanismo:;

De no llenar ni a unos ni a otros ha sido causa nuestro método y
procedimiento; pues desde el principio adoptamos el género de interpre-
tacién familiar, llano y sencillo que la misma significacién de las palabras
parece exigir, y procuribamos poner al alcance y merecer la aprobacién
de los lectores humildes muy semejantes a nosotros, y de modo que pudiese
retenerse con utilidad para informar la vida cristiana; género que de alguno
es llamado literal, esto es, el primero que pide la leccién de la Escritura.*?

A sus discipulos de hebreo trasmitié no s6lo un instrumento y una técnica
para aproximarse a los textos biblicos, sino un modo de piedad surgido del
mismo sentido literal, una religiosidad de preceptos simples y directos. Todo
el aparato de erudicion que sostiene el biblismo montaniano tiene como tnico
fin entender y trasmitir el mensaje de Cristo para la utilidad de la «pequefia
grey»*. El proceso de fray José de Sigiienza es el testimonio vivo de lo que
Arias Montano quiso enseifiar a sus alumnos jerénimos. De entre las veinte
proposiciones a que los acusadores redujeron la doctrina juzgada, la decimo-
quinta resulta especialmente significativa: «La cosa més atrevida que los
hombres han hecho es atreverse a tratar de la Sagrada Escritura y no buscar
la voluntad de Dios para cumplirla»®. La idea aparece ya formulada en el
Kempis y se convirtié en divisa del humanismo cristiano: el hombre debe
buscar la verdad en la palabra de Dios y adecuar su vida a ella, sin mas. De
ahi la importancia del sentido literal. Las diecinueve proposiciones restantes
pueden dividirse en tres grupos: las que ponen reparos a la escoldstica y la
patristica, las que tratan de la predicacion y la interpretacién del Evangelio

> De optimo imperio sive in librum Josuae Commentarium, Amberes, Cristébal Plantino,
1583, fol. 3r-v. Aprovecho la traduccién del padre Villalba (Op. cit., pags. LXIV-LXV).

# «Ut videmur utilitatis allaturi condiscipulis nostris, hoc est, pusillo gregis», /bid., fol.

3v.

4 Proceso, pag. 112.



38 Luis Gomez Canseco

y las propiamente doctrinales. Entre las primeras se repiten dos ideas, la
inutilidad de la teologia escolastica y la prolijidad innecesaria de la patristica.
Seis proposiciones pueden incluirse en este grupo:

1. No es necesaria la teologia escolastica y'se pierde mucho tiempo
en elia.

2. Que le muestren algtin Santo que declare la santa Escritura y lo que
Dios en ésta quiso decir.

6. Para entender la santa Escritura no se han de seguir a los Santos
cuando se encuentran, sino acudir al hebreo, no haciendo en esto el caso
que se debifa a la declaracién de los Santos ni de la Teologia escoldstica.

9. Los Santos en la exposicién de la sagrada Escritura van largos y
difusos y se divierten a consideraciones que divierten la conexién del texto.

10. Saliendo de un acto de la materia de angelis, dijo con mucho enfado,
;de qué sirve todo esto?; y replicindole: de lo que sirven las escuelas de
la cnistiandad, dijo: todo es aire y de ninguin fruto.

11. ;Quién le dijo a San Agustin y a Santo Tomés que las ancillas que
Salomén dijo son las ciencias humanas?; diré yo que son imaginaciones
suyas.

13. Que hasta que Arias Montano explicé a san Pablo no sabe si se
habian entendido sus Epistolas.

En lo referente a la interpretacion del Evangelio se mantenia el criterio
de Montano: exclusividad del sentido literal, preferencia por el hebreo y
simplicidad de la palabra de Cristo:

5. No se ha de predicar sino el Evangelio desnudo.

8. En las Escrituras hay algunas cosas tan claras que todos las pueden
entender, como son los Evangelios y las Epistolas de san Pablo, que como
las entendieron aquelios a quienes las envié, pues no tuvieron mis luz que
nosotros, las puede cada uno entender e imaginar que para él se envid.

14. No ha de predicarse sino lo que dice el Evangelio, que allf est4
todo; y no nos dio Cristo licencia para comentarle ni glosarle.

16. Que el doctor por quien se puede saber sagrada Escritura es san
Jerénimo y que éste estd estragado con algunas cosas apécrifas e im-

S

El/ humanismo después de 1600 39

peitinentes que le han aiiadido; y que ha leido dos veces a san Gregorio
y no sabe nada de sagrada Escritura por €l; y que €l piensa estudiar en sélo
tres libros que son de Arias Montano.

[7. Que si uno escrbiese una carta a los hombres de este sitio, que
la escribiria de manera que la entendiesen y que no fuese necesario buscar
un intérprete; y que asi habemos de pensar que hizo san Pablo en sus
Epistolas.

18. Dijo a un predicador que, cuando le mandasen predicar por
obediencia, dijese el Evangelio y se bajase; porque no ha de ser mas de
referirle, como quien le constiuye.

19. Dio por consejo a uno que dejase de leer los libros de devocién
y leyese el Evangelio y sc encomendase a Dios, que El e alumbraria.*

Las proposiciones de cardcter doctrinal son cuatro. La primera fue
formulada por fray José en sermén publico: «Es contra el Evangelio llamar
a los hombres: padre maestro». La idea era original de Montano, que llamaba
a a los suyos condiscipulos y solia firmar con el apodo arabe Tilmid, discipulo.
Asi lo declaraba el doctor Martin de Isasa, catedrético del colegio, a quien
Montano le habia dicho: «A qué propésito decia que habia muchos maestros
con diversidad de doctrina, porque todos seguimos uno que es a Cristo, y asi
le reconocemos como iinico maestro»*’. La cuarta proposicién era la que hacia
del lavatorio de pies acto de caridad y no de humildad. El padre Sigiienza
se limitaba a seguir los caminos de la espiritualidad, que adoptaba la guia de
san Pablo y hacia de la caridad y el amor el centro de la vida cristiana. Lo
mismo habia repetido Montano en su Dictatum. La proposicion séptima es
concluyente, «No han de predicar sino los enviados de Dios», y en su simpleza
nos es licito entender que se refiere a los elegidos que, como Arias Montano
0 Hiél, habian recibido de modo especial la gracia divina. La iiltima propo-
sicién da preeminencia a lo moral, aun por encima de la fe y el conocimiento
de Dios: «Que muchos barbaros y gentiles, turcos y moros, aunque no tengan
conocimiento ninguno de nuestra fe, sélo creer y entender que habia un solo
Dios y vivir conforme a la ley natural, se podian salvar». El reo nego esta
férmula, que aparece en los textos de Montano y que responde al sentido

% Ibid., pags. 107-113 y 200.
9 Ibid., pag. 174.




40 Luis Gémez Canseco

ecuménico del humanismo cristiano y a la identificacién de la ley natural con
la ley divina. Las respuestas de fray José de Sigiienza tienden a salir por la
tangente. Tampoco los jueces precisaban mds, pues pasaron por alto un
considerable nimero de afirmaciones que a otro tribunal menos benévolo le
hubieran multiplicado el trabajo. Elevados a inquisidores, podriamos:aumentar
las proposiciones consideradas sospechosas. Asi el tribunal obvia Ia respon-
sabilidad de Arias Montano en la desaficién a la escoldstica que mostraban
sus oyentes de hebreo. El reo llegd a decir que «a este santo varén le ha
descubierto Dios particulares sentencias de las escrituras»*, punto sobre el
que incidieron casi todos los testigos. Fray José afirmaba que Dios le habia
revelado la Escritura a Montano en una sola noche, el propio Montano lo
confirmaba en una oda latina de sus Commentaria in duodecim prophetas y
fray José de Ronda apuntaba la noticia de fray Luis de Leon, «que habia dicho
a un fraile de esta orden que todo cuanto sabia Arias Montano lo habia sabido
dentro de quince dias»*’. Tampoco el tribunal indagé sus observaciones en
materia de predestinacion, ni la preferencia dada al texto hebreo y a los rabinos
sobre la Vulgata, ni la demasiada licencia del acusado «en traducir en romance
cosas de la santa Escritura»®, ni sus quejas sobre la complicacién que para
la sencillez evangélica significaban los decretos papales. La sola declaracién
de fray Justo de Soto habrfa dado materia para alargar el proceso. Fray José
le califica como «hombre ignorante y sin letras», pero parece haber actuado
como su guia y consejero. De hecho, su testificacién es un epitome de
espiritualismo. El alma se presenta como centro de la vida religiosa, cuyo
uinico fin es Cristo a través de la palabra revelada. La caridad, como virtud
suprema, conduce a la consecucién de la gracia, aun antes de alcanzar la vida
eterna. Fray Jos€ le habia confesado haber descubierto el camino de 1a verdad
con Arias Montano y que «todo esto de las escuelas y cdtedras era una maquina
y quimera para pretender y sustentar cétedras, dignidades y obispados, lo que
todo cesaria si se entendiese bien el Evangelio»®. Pero lo mds sorprendente
en el proceso es la insinuacion repetida de la existencia de un secreto que
Montano comunicaba a sus discipulos y al que se referian como mysterium
regni Dei.. Fray Antonio de Leén es quien nos da mis detalles:

4 Ibid. pag. 173.
4 Ibid., pags. 117 y 150.
*® [bid., pag. 139.
st Ibid., pig. 159.

El humanismo después de 1600 41

Le respondi6 en satisfaccién de ello el dicho fray José que lo que a
¢l le habfa comunicado el doctor Arias Montano era secreto y que no lo
comunicaba a nadie, pero que el mismo fray José lo pensaba comunicar
con el maestro Baiiez y con el doctor Curiel, y que si éstos le decian que
no era seguro, determinaba a ¢l desde luego dejar aquello y todo lo demds
del doctor Arias Montano (...). Item afiade este testigo al dicho su dicho
que desea mucho saber un modo de hablar que ha oido de fray José de
Sigiienza y todos dicen que nace de Arias Montano y es mysterium regni
Dei; y la razén que le mueve a este testigo advertir esto, es considerar y
ver que el P. fray José de Sigiienza dice, como a este testigo le ha dicho
algunas veces, que el sentido literal y moral de la Escritura es para todos;
y le parece a este testigo que el mysterium regni Dei, que ellos dicen,
tampoco debe de estar en el espiritual y mistico, de que tan llenos estan
todos los Santos, pues dice el dicho fray José que los Santos dicen sus
pensamientos, pero no los del autor que declaran algunas veces; de donde
colige este testigo que el mysterium regni o es otro sentido anagdgico o
literal, diferente del que conminmente reciben los Santos o digan lo que es..
Item dice este testigo que para comunicar este misterio de que va hablando,
le parece, piden no sé qué disposicién en los discipulos; y esto dice este
testigo, no por lo que ha oido decir sino por lo que ha oido en el colegio,

- aunque no se acuerda a quien; que se dice que no es aquello para todos,
sino para algunos que tienen el aparejo que ellos piden; y también advierte
este testigo de esto al Santo Oficio para que sepan que disposicién es ésta
que piden, porque €l sospecha que es alguna indiscreta frase de maestro
a discipulo.®

La ensefianza de Montano iba desde luego mas alla del hebreo. En sus
respuestas, fray José se inhibe y remite al capitulo IV de san Marcos: «QOs
ha sido dado a conocer el misterio del reino de Dios». No es improbable que
Montano hubiese iniciado a algunos miembros de la comunidad en sus
doctrinas. El propio Sigiienza cambia diametralmente tras su conversion: de
los comentarios escoldsticos compuestos en El Parral y 1a censura de Erasmo
de su Vida de san Jerénimo, primera parte de la Historia de la orden de san
Jerdnimo, pasa a una absoluta identificacion con el pensamiento montaniano®.

% Ibid., pags. 237-238.

% Américo Castro imaginé un padre Sigiienza hipécrita en sus manifestaciones oficiales
(Cfr. «Erasmo en tiempo de Cervantes», en Revista de Filologia Espafsiola, XVIII, 1931, pdgs.
369-383). Bataillon, mas sutilmente, pensd que el erasmismo le llegé de un modo inconsciente
con el biblismo de Montano (Cfr. Erasmo y Espasia, Madrid, F.C.E., 1979, pigs. 748-749).
Gregorio de Andrés zanja la polémica recordando que la Vida de san Jerdnimo fue escrita antes
de conocer a Montano (Proceso, pag. 70).



42 Luis Gémez Canseco

Serfa interesante determinar si su discipulado se limitd a la piedad y la
interpretacion biblica o si, como Pedro de Valencia, ley6 la amplia némina
de textos erasmistas que Montano poseia. Ademas de la historia de su orden,
un libro oficial y casi desnudo de doctrina, se conservan una coleccién de
aforismo morales tomados de la Biblia, In Genesim et Deuteronomium
annotationes, un Discurso sobre el Eclesiastés segiin la verdad del sentido
literal y una Instruccion de maestros y escuela de novicios, donde aparece
la triada esencial de la piedad montaniana, caridad, temor de Dios y penitencia,
junto con la imitacion de Cristo y la oracién mental:

Esta es la sabiduria de la oracién -escribe al respecto-, sin ella no hay
santidad ni religién, ni aun virtud; antes es todo hipocresia y principio muy
rudo de novicios y ignorantes. Por lo qual dice un Doctor muy alumbrado,
que la oracién nace de amor, y crece por amor, y creciendo cada dia, levanta
el alma sobre si mismna y la transforma en Dios, a qui ama.*

El «doctor muy alumbrado» no era otro que Arias Montano y la
transformacién en Dios, la deificacién de la que Plantino describia a fray
Carlos Bartel, el objetivo esencial en la vida religiosa de la Familia Charitatis.
Pero donde se manifiesta mas profundamente la influencia del maestro es en
la Historia del Rey de los Reyes y Sefior de los Sefiores. Esta historia de Dios
estd dividida en trcs partes que se ocupan del ser y la naturaleza de Dios, la
creacion y la accion divina en la historia del hombre. La forma de pensamiento
es la etimoldgica; el hebreo se convierte en instrumento para ahondar en el
sentido de la palabra revelada por Dios al hombre. Fray José cifra en dos
disposiciones toda la doctrina biblica: «Aquella que ensefia el reposo, la
renovacion, la dignidad y el ornato a que se ha de levantar el hombre interior»
y «la obediencia y sujecion y, por mejor decillo, en la penitencia del
hombre»*. Como en Pedro de Valencia, lo masculino se identifica con el
hombre interior, lo espiritual, y lo femenino, con lo externo y material. En
la lucha de ambos estd la clave de la vida espiritual. Frente a lo externo, el
camino del cristianismo interior aspira a la identificacion en Cristo: «Todo
lo externo de las ceremonias y el aplauso de fuera (...) abrazaron con grande
y extremada observancia, haciendo todo esto mucha apariencia y pompa a los

3 Instruccién de maestros y escuela de novicios, arte de perfeccién cristiana mondstica,
Madrid, Benito Cano, 1793, II, pdg. 10.

% Historia del Rey de los Reyes, ed. cit., I, pag. 4.

El humanismo después de 1600 ) 43

0jos humanos (...) y quedaba Dios tan fuera y tan lejos de su atrevida
presuncién, que antes le daban en rostro, le enfadaban»*®. El eco de Erasmo
recorre las paginas del padre Sigiienza, pero mas que de erasmismo deberia-
mos hablar de «montanismo». Erasmo no era para él sino una referencia
espiritual absorbida en el biblismo de su maestro. La mejor prueba de ello
nos la ofrece el padre Villalba: fray José de Sigiienza copia, iraduce literal
y repetidamente y sigue con voluntad de siervo la Naturae Hisioria y los
Commentaria in Isaiae prophetae sermones de Montano. Este fue su dltimo
acto de sumision intelectual y religiosa a su maestro, de quien podia decir «lo
que el Apdstol después de su conversién, que cuanto hasta alli habia
desprendido lo estimaba en nada y que debia mas a Arias Montano que a la
orden de nuestro padre San Jerénimo»®’,

4. La herencia de Arias Montano.

Su nombramiento como prior de Santiago de la Espada en Sevilla dio
ocasion a Arias Montano de alcanzar definitivamente el deseado retiro y
después de 1592 no volvié a salir de Andalucia. Ese afio y ain en la corte,
compuso los primeros capitulos de su testamento espiritual, /n XXXI Davidis
Psalmos priores commentaria. La intencién era dedicar un salmo a cada uno
de sus allegados. Firmados y fechados en Carabanchel, los ocho primeros
estan dirigidos al Papa, al rey, a la repiblica cristiana, a Zayas, a los piadosos
que sufren enfermedad -piis aegrotantibus -, a Lipsio y al geégrafo Abraham
Ortelio. Pero entre ellos destaca el salmo 111, que dedica a los que sufren
trabajos y peligros por la verdadera piedad. De algiin modo se trataba de una
epistola consolatoria al padre Siglienza, que se hallaba en pleno proceso.

En Zafra, Pedro de Valencia disfrutaba de un sosiego ajeno al de su
condiscipulo jerénimo. El 21 de febrero de 1592 bautizé a su segundo hijo,
Pablo Gonzalo; en junio, otorgd carta de dote en favor de su mujer; en enero

% Ibid., pag. 7.

7 Proceso, pag. 158.




44 Luis Gémez Canseco

de 1593, en sustitucién de su suegro, Gonzalo Moreno, fue nombrado oficial
del Hospital de San Ildefonso; y el 24 de diciembre, nace su hija Beatriz. En
su partida de bautismo, Pedro de Valencia aparece por primera vez como
licenciado. A esta época de paz y estudio pertenece la primera carta de su
epistolario con el padre Sigiienza. La condicion compartida de discipulos de
Arias Montano no fuc sino la circunstancia que propicié la perdurable amistad
de estos dos hombres, que mucho después de la muerte del maestro,
mantuvieron un continuado y fértil contacto. La carta tiene fecha de 15 de
noviembre de 1593, nueve meses después de que diera fin el proceso, y en
ella Pedro de Valencia informaba a su amigo de la progresion en los trabajos
de Montano. Segin nos dice €l mismo, su aportacién era la de resignado
copista: «A mi me ocupa mucho con el copiar de manera que no me dexa
tiempo para otras cosas en que parar. Yo me podria occupar con utilidad de
otros y el copiar quienquiera. El lo ordena asf y estd bien»®. Al margen de
los libros de Montano y de su envio, se alegra Pedro de Valencia de 1a amistad
nacida entre su cuiiado Juan Ramirez y el jer6nimo durante la estancia en El
Escorial.

Por mediacion de Pedro Vélez de Guevara, prior de ermitas del arzobis-
pado sevillano, Sixto V habia nombrado a Arias Montano patrono perpetuo
de la ermita de Santa Maria de los Angeles en la Pefia de Aracena. Sin
embargo, durante los tltimos afios residié habitualmente en Sevilla, donde
vivia acompaiiado de Juan Ramirez. El trabajo de Montano no se limitaba a
la febril composicién de sus ultimas obras, sino que desarrollé una amplia
labor en los circulos intelectuales de la ciudad. Pero ni en su retiro andaluz
estuvo libre de polémicas. El arzobispo electo de Granada, don Pedro de
Castro, reanudé el proceso sobre el manuscrito hallado en 1588 en la Torre
Turpiana. La profecia del manuscrito, apdcrifa a todas luces, habia dado lugar
a largas disputas, para las que €l arzobispo procurd el arbitrio de Arias
Montano. Desde su primera respuesta, de abril de 1593, el biblista fue
aplazando la visita a Granada e incluso el mero juicio sobre €l manuscrito.
Don Pedro le envi6 el texto original, por lo que entonces se vio obligado a
redactar un informe dirigido a Luis de Pedraza, dedn del cabildo granadino.En
él, apenas se hace referencia a la doctrina, simplemente se desautoriza el
pergamino por cuestiones paleograficas y lingiiisticas®. El hallazgo de la torre

8 ANTOLIN, G.: Art. cit., pag. 344.

% Cfr. CABANELAS, Dario: «Arias Montano y los libros pldmbeos de Granada», en
Misceldnea de estudios drabes y hebraicos, XVIII-XIX, 1969-1970, pag. 18.

El humanismo después de 1600 45

Turpiana era, a su juicio una invencién para abusar de la buena fe de los
cristianos y recuerda al respecto prondsticos astroldgicos, profecias o la
historia de «una maestro de latin, Malara, que enloguecia a los hombres
hallando invenciones de enterrar escritos que prometian tesoros escondidos»%.
La cuestion quedd zanjada momentineamente, hasta que un afio después
aparecié en el Sacro Monte una 1dmina de plomo que narraba el martirio de
san Mesiton. Era s6lo la primera; siguieron desenterrdndose reliquias y textos
que se conocieron como los libros plimbeos. En mayo de 1595, Montano
responde a una nueva solicitud del arzobispo. Su actitud es mas prudente, pues
la trascendencia popular y eclesidstica de los hallazgos habia sido mucho
mayor. Su recomendacién es cautela, aunque don Pedro atribuia el hecho al
favor divino. El biblista evitd el dictamen y procuré desviar la responsabilidad
hacia el canénigo Francisco Pacheco. En marzo, recibié un vaciado de las
ldminas que resulté ilegible, aunque se habian reunido para estudiarlo
Pacheco, Francisco de Medina, el doctor Ladinez y el conde de Priego. De
este modo, evitd involucrarse en la polémica, a pesar de que el propio Felipe
I le inst6 a ello. Sus ecos se habian de extender a la corte y terminarian
afectando afios después a su discipulo Pedro de Valencia.

A pesar de algunos ataques, como el del cartujo Esteban de Salazar, los
tiltimos cuatro afios en la vida de Arias Montano iban a ser vividos, conforme
a su voluntad, entre libros y amigos. Los lazos tendidos con Flandes
favorecieron un continuo afluir de libros a las bibliotecas andaluzas®, pero
sus intenciones llegaban mds lejos. En carta del 25 de diciembre de 1593,
presentaba a Lipsio el grupo de sus allegados en Sevilla:

Tienes en esta ciudad no pocos adictos y entre ellos algunos muy
notables en letras y virtud: Simén Tobar, noble lusitano, Luciano de Negrén
y Pacheco, teSlogos y candnigos, Francisco Sdnchez, poseido del espiritu
de Esculapio, y en la extrema Bética, Pedro de Valencia, rarisimo ejemplo,
en nuestro siglo, de piedad y erudicién.® )

& Ibid., pag. 18.

6 Cfr. GONZALEZ CARVAJAL, T.: Op. cit., docs. 68, 69 y 70, pdgs. 185-187;
Correspondance de C. Plantin, ed. cit., VIII, pags. 358-361; y CABANELAS, D.: Art. cit., pags.
12, 15-16, 21-23 y 25.

62 R AMIREZ, Alejandro (¢d.): Epistolario de Justo Lipsio y los espafioles, Madrid, Castalia,
1966, pag. 73.



46 Luis Gémez Canseco

Tovar entonces inicia su correspondencia con el botdnico Carolus Clusius
y publica en las prensas de Moreto De compositorum medicamentorum exa-
mine nova Methodus en 1586. Diez afios después salid de las mismas prensas
las Academica sive de iudicio erga verum de Pedro de Valencia. En carta al
padre Sigiienza, él mismo describe el ambiente de euforia y emocién ante los
nuevos contactos: «Recibird v.P. un librito mio que vido v.P. dias antes de
que se imprimiese, son las Académicas, los amigos de Sevilla, principalmente
Tovar (...) lo embiaron a Flandes a imprimir contra mi voluntad, a lo menos
contra mi gusto»%. A pesar de este entusiasmo compartido, Pedro de Valencia
y fray José estaban de algiin modo al margen de los sevillanos y mantenian
una estrecha relacién, como demuestra su epistolario. Las seis cartas escritas
en vida de Montano son fuente inagotable de informacién. En ellas el
humanista no sélo da noticias de su familia o del intenso trabajo de su maestro
comiin, sino que se preocupa por la dificil situacién de su amigo en el
monasterio. A fray José le habian ofrecido el priorato de Bornos, aunque
acabaria por rechazarlo, pues se hallaba embebido en nuevas disputas
teoldgicas, en este caso sobre la predestinacion y los auxilios eficaces y
suficientes. Pedro de Valencia le recomienda silencio y prudencia para vivir
rodeado de los mismos enemigos que le llevaron ante el Santo Oficio: «Es
tiempo en que Vir fratrem suum venatur ad mortem. Y v.P. téngolo por una
paloma no mis, y es menester al que bive entre hombres tener la prudencia
de la serpiente, que conociendo que es aborrecida de los hombres biene
siempre con recato dellos». Sin embargo, ante la solicitud del padre Sigiienza,
se extiende sobre el sentido y la simplicidad de la doctrina cristiana, que no
precisa de los doctisimos tedlogos, pues «no son para esso los soldados bravos
y de grandes plumas y pettos fuertes (...), sino algin pastorcillo que ni aun
nombre de soldado no tenga»®. En carta del 8 de septiembre, Pedro de
Valencia da cuenta de una visita del maestro: «Arias Montano estuvo aqui
ocho dias esta quaresma y luego se bolvié por la Pefia a su Campo de Flores»®.
Lo que no menciona es la intencién de esta visita a Zafra, que habia de ser
la dltima. Dos meses antes, Montano habia firmado una carta de donacién a
favor de Juan Ramirez Ballesteros y del propio Pedro de Valencia. El
documento se abre con una declaracion publica de afecto:

& ANTOLIN, G.: Art. cit., pag. 500.
& Ibid., pags. 493-494.
8 [bid., pags. 499-500.

El humanismo después de 1600 47 -

Yo tengo y voluntad a el Licenciado P. de Valencia y a Juan rramirez
Ballestr. su cufiado y primo naturales deste villa de gafra; al dho licenciado
P. de Valencia porque me a ayadado en mis estudios y en la compusicién
de mis libros y en otras cossas y siempre 1o e thenido en lugar de hijo y
al dho Juan Ramirez Ballestr. porque lo e criado y thenido en mi cassa dende
nifio que me lo encargd su padre en su testamento.®

Los dos reciben en herencia como «ympartible de conformidad y herman-
dad perpetua» los bienes que Montano tenia en mayor estima intelectual:
pinturas, esculturas y tallas, colecciones de medallas, monedas y piedras
preciosas, instrumentos matematicos, geogrificos y mecdnicos, las conchas
marinas y los libros. En éstos se encuentra plasmado el perfil de Montano,
la formacion de Pedro de Valencia y las directrices de su pensamiento futuro.
La donacién incluye los libros de consulta -«de octavo de pliego e de diez
y seis e veinte e quatro € menores»-, puesto que los libros en folio los habia
cedido al convento de Santiago de Sevilla. Aunque el documento no hace
mencion explicita de los titulos, podemos tener una idea aproximada de cuéles
eran por los dos catdlogos que de su biblioteca elaboré Arias Montano en 1548
y 15537, En estas relaciones puede seguirse el rastro del mundo intelectual
y la espiritualidad que llega de Arias Montano a su discipulo. Escritura,
teologia, 16gica, fisica, matemdtica, astronomia, literatura latina, toscana y
castellana, filosofia, arquitectura, pintura, geografia, historia: una modélica
biblioteca renacentista, en la que se refleja un hombre interesado por todos
los ambitos del saber, pero especialmente atento a las tendencias reformadoras
del humanismo. Junto a los autores clisicos, los modernos humanistas:
Policiano, Pico della Mirandola, Pedro Mirtir de Anglerfa, Lucio Marineo,
Guillaume Budé o Marsilio Ficino. También las literaturas romances tienen
una breve pero significativa representacién; los Orlandos de Boiardo y
Ariosto, las obras del Aretino y Pietro Bembo, la Comedia de Dante y las
novelas de Boccaccio; en castellano apenas ocho libros, aunque entre ellos
estdn la Silva de varia leccion y los Cologquios de Pedro Mexia y La Celestina.
Los libros religiosos sitdan la espiritualidad de Arias Montano en el d&mbito

¢ SALAZAR, Antonio (ed.): «Arias Montano y Pedro de Valencia», en Revista de Estudios
Extremerios, XV, 1959, pdgs. 487-493.

¢ RODRIGUEZ MONINO, Antonio: «La biblioteca de Benito Arias Montano. Noticias
y documentos para su reconstruccién», en Revista de Estudios Extremefios, 3, 1928, pags. 555-
598.



48 Luis Gémez Canseco

de las reformas renacentistas. Como la de cua.lquier hombr}e (;ulto e;’l su epl)osf:
incluye lo més granado de la filosoffa. antigua, la patristica y la telg (')Dslo
escoldstica, pero no son éstas las que singularizan el Pensarmen_tci re 1g1(3 .
montaniano. A su lado, pueden hallarse notables }'eformlstas Fiel siglo aptel '1;)1
como Savonarola, Dionisio el Cartujano o Tom_as de Kempis y su ‘Imztac?zdn
de Cristo, la obra emblematica de la De:’votio Moderna. Los 1n1§13doreb e
la nueva piedad acompafian al popularfsmo Tractado llamado ? esfv??szé
por otro nombre espejo de religiosos, al Primer y tercer abecedat zo.es‘z;:uz u
de Osuna, a los escritos de Toméds Moro y nada Ipenos glle al pr?plo 'rasngo
de Rotterdam: «Obras de Erasmo en 9 cuerpos impresion d; Flobem(())»ﬁ e
trataba de la edicién hecha en Basilea por.Jerommo /F.robenlo en 1540. .a}j
que afiadir a esto dos diatribas antierasmistas, tan utiles como lolg proplt(;:l
originales para conocer €l pensamiento censuradp, «Eduardo Le 11(;{ c;);l o
Erasmo» y «El Conde del Carpio contra Erasmo y juntamente con el toal °
contra Lutero»%. Pero si algtin autor pued§ COIlSld(?ral‘SC clave inte e~c u11 en
esta biblioteca es Juan Luis Vives. Hasta siete \.zol.umenes de sus oplas Zg(_)
a poseer Arias Montano: De veritate fidei christiana, De c?rzcgrdza et tz..sq
cordia in humano genere, De subventione pauperum, Exercitatio <<§qn ) 1a:
obritas suias», De anima et vita, Sacrum diu./:num de sudore domini nostri
Tesuchristi y, mas tarde, toda unos Opera Vivis. No ha dg sorprender, Puels,
que al adentrarnos en el pensamiento de Pedro de Valencia y su maestro, la
i Vives sea continua. ' .
preségfllgsgledonacién, Arias Montano seﬁala_ aPedro de Valenc.m yasu pF}TO
como herederos y continuadores de su obra 19tel§ctual. A 'l? misma 1{1/ten1<;101;
de dejar un legado espiritual respondi(? su siguiente accion leglal.f 1:1e (i)()n
Sevilfa, el 12 de julio, dotd ante el notario Marcc? Antomoél@ro afun ac\. 0
de una cétedra de latinidad en Aracena, cuyo fin era facilitar una educa(t,)l.(fn
adecuada a los naturales de la Sierra, «para que se animen a estudiar (tiam I1161;
los que no son hijos de ricos»®. El plan de estudios y las con 1ct10d<::2l
solicitadas al catedrdtico apenas se apuntan, pero parece que se pre ercli :
enseiiar el latin y los rudimentos del griego, como paso previo a §stu ioz
superiores. El interés por la educacién no era nuevo en} su v1d2ti ni /enl a‘
tendencias de reforma espiritual a las que pertenecieron €l y sus discipulos.

& Jbid., pag. 567.
& GONZALEZ CARVAIJAL, T.: Op. cit., doc. 74, pag. 193.

El humanismo después de 1600 49

Junto a estas disposiciones, Montano ocupd los ultimos meses de su vida en
rematar la obra que habia de ser el adiés a los suyos, In XXXI Davidis Psalmos
priores commentaria. En su mayor parte, los comentarios fueron redactados
a lo largo del afio 1597. La némina de salmos dedicados incluye a amigos
flamencos ¢ italianos, cortesanos, compaiieros de la Complutense y discipulos:
Clemente VIII, Felipe IT y su hijo, Gabriel de Zayas, Justo Lipsio, Abraham
Ortelio, Francisco Cano, Gedeén de Hinojosa, fray José de Sigiienza,
Francisco Pacheco, Pedro Diaz de Leon, Alfonso Curiel, Alonso Ramirez de
Prado, Luis Pérez, Fernando Ximénez, Matthias Doomio, Jacobo Monavio,
Luciano de Negrén, Pedro Mudarra de Avellaneda, Gaspar Vélez de Alcocer,
Jacobo G6mez de La Madrid, el conde de Pufionrostro, Francisco Arias de
Bobadilla, y el de Priego, Pedro Carrillo de Mendoza, los cardenales Gabriel
Paleotto y Julio Antonio Sanctorio y, por daltimo, Pedro de Valencia. A éstos
hay que afadir cuatro salmos mds dedicados «Imperatoribus, Regibus et
Principibus Christianis», «iis qui pro iustitia, pro vera pietate variis periculis
et laboribus exercentur», «Christianae Republicae legitimis ministris» y
«Aegrotantibus piis». Y con estas dedicatorias Arias Montano se despidi6 de

los suyos, dejando un mensaje particular para cada uno de ellos: a Zayas le
insta a la constancia para la vida de corte, a Diaz de Leén le agradece su ayuda
durante una enfermedad sufrida en Alcald, invita a Ramirez de Prado al buen

regimiento como ministro, a fray José de Sigilienza le avisa de los peligros

que la verdadera piedad corre cerca de la envidia. El dltimo salmo esta

dedicado a Pedro de Valencia, que se encargé de prologar y editar
poéstumamente la obra. El maestro, con palabras de afecto y confianza, repasa
los afios de estudio pasados junto a su discipulo y le invita a seguir «el secreto
de la verdadera piedad», por encima de su propio ingenio humano:

Deinde vero in ipso adeo iuventae flore, divinorum oraculorm notitia
contingente, eaque nec vulgari nec humani ingenii luxuriosis commentis
accepta, pietatis verae arcanis initiatus, quamprimum sacrosancti templi
prima ingressus es atria, uni Deo atque eidem vero loci genio gratias publice
ac palam egeris, quod tibi eorum omnium (...), caput fontemque ipsum
limpidissimum et purissimum demonstraverit: unde plus verae et solidae
alque saluberrimae doctrinae brevi tempore hauseris. Cuius initiis et
clementis feliciter jam imbutus, absolutam consectari voves et pergis
notitiam, qualem nec oculus vidit, nec auris audivit, nec in communis aleae
mortalium cor ascendisse intelleximus; sed plane divino beneficio iis, qui
veran pietatem rite ac pure curant et colunt, paratam et ultro donatam
contingere credimus, testimonio gravissimo et frequenti edocti eorum, qui
tanti muneris ac doni participes evadentes, ot landem solidam Deo tribuerunt




50 Luis Gémez Canseco

auctori ac parenti, et praeconium aeternum voce et scriptis ad praesentium
posterorunique temporum publicam utilitatem mandarunt.”

Arias Montano reservo el salmo XXXI para su predilecto, pasando asi el
testigo de su quehacer a manos de Pedro de Valencia. E1 28 de mayo de 1598,
a los 71:afios de edad. en el Campo de Flores y ante Marco Antonio Alfaro,
otorgaba un breve testamento en el que sometia sus escritos a la censura de
laIglesia e instaba a que se respetasen las donaciones que habia hecho en vida.
El 6 de julio, muri6 en casa de Ana Nifiez”. Junto con los albaceas sevillanos
Diego Niifiez Pérez y Baltasar de Brun, Pedro de Valencia se hizo cargo de
sus escritos y publicé las dos dltimas obras en la oficina de Moreto. Todavia
después tuvo que seguir defendiendo las disposiciones legales e intelectuales
de su maestro, primero contra la orden de Santiago interesada en recuperar
las propiedades que habia destinado a la caridad y que limitaban su quinto
legitimo™; después, y durante toda su vida, contra la censura eclesidstica, cuya
persecucién de las obras de Montano fue ardua y repetidamente contestada
por Pedro de Valencia y Juan Ramirez Ballesteros.

1 ARIAS MONTANO: [n XXXI Davidis Psalmos priores commentaria, Amberes, Cristdbal
Plantino, 1603, pdgs. 381-382. «Luego en la flor misma de la juventud, sucediendo el
conocimiento de los ordculos divinos, no recibida por las invenciones desmesuradas del ingenio
vulgar o humano, iniciado en el secreto de la verdadera piedad, en cuanto has entrado en los
primeros atrios del sacrosanto templo, al dnico Dios y al mismo genio del lugar das gracias pablica
y abiertamente, porque te ha ensefiado la cabeza y la fuente misma limpisima y purisima de todos
esos de donde en breve tiempo has bebido de una doctrina més verdadera y fimme y muy saludable.
Con cuyos principios y elementos felizmente ya imbuido prometes y persistes en que sea
completado un conocimiento absoluto, cual ni el ojo vio ni el oido oy®, ni percibimos que hubiera
subido al corazén de los mortales de comdn suerte. Sino que sencillamente por favor divino para
los que cuidan y practican de acuerdo con los ritos y limpiamente la verdadera piedad, creemos
que nace preparada y dada desde el mas alld. Con testimonio importantisimo y asidno, los
instruidos de entre ellos, que son panticipes de un regalo y don tan grande, por una parte te
ofrecieron una la alabanza sincera.a Dios como autor y padre, por otra, publican con su voz y
sus escritos un elogio eterno para utilidad piblica en los tiempos presentes y venideros».

1 Cfr. RODRIGUEZ MARIN, Francisco: Nuevos datos para las biografias de cien
escritores de los siglos XVI y XVII, Madrid, Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, 1923,
pig. 61 y REKERS, B.: Op. cit., pig. 18.

2 MOROCHO GAYO, G.: «El testamento de Pedro de Valencia humanista y cronista de
Indias», en Revista de Estudios Extremefios, XL1V, 1988, pag. 11.

El humanismo después de 1600 51

Con Benito Arias Montano muere un siglo y una forma de entender el
mundo, todavia préxima al espiritu con que Garcilaso escribi6 sus églogas
Erasmo su Enchiridion. El humanismo ain tenja una presencia viva e; elD otrg
maestro de Pedro de Valencia, Francisco Sanchez de las Brozas que se hallaba
Inmerso en su segundo proceso inquisitorial, pero que habia de ’morir en 1600
Apgnas dos mescs después de su capellan, el 13 de septiembre de 1598 muri(';
Felipe II. Su hijo inicia la politica de valimientos que desembocz; en la
desmembracién del imperio y el desastre econdmico nacional. Ese era el
panorama que Pedro de Valencia contemplg desde una atalaya construida con
ideas del siglo anterior y cuyos valores procurd aplicar a la nueva realidad.,




1599-1620

1. «De Sevilla de los que alli amamos y nos aman».

Con estas palabras, dirigidas al padre Sigiienza en 1596, se referia Pedro
de Valencia al grupo de amigos sevillanos que se habia formado en torno a
Arias Montano. Muerto éste, los lazos permanecieron fuertes durante mas de
medio siglo y puede decirse que la presencia de Montano -y con ella la de
Pedro de Valencia- recorrié la vida de cuatro generaciones intelectuales en
Sevilla. Arias Montano llegé por primera vez a Sevilla en 1541 y alli
permanecié estudiando filosofia en la universidad hasta 1547. En estos seis
afios estableci6 fuertes relaciones que habia de mantener a lo largo de toda
su vida y entré en contacto directo con un importante grupo intelectual
encabezado por Pedro Mexia. Montano lleg6 a componer un soneto laudatorio
para los preliminares de su Historia imperial y cesdrea, de 1548, y conservé
siempre entre sus libros las obras de este corresponsal de Luis Vives y de
Erasmo de Rotterdam!. Entre 1548 y 1555, Montano asisti6 a la Universidad
de Alcald en compaiifa de la generacién més granada del humanismo espaiiol:
Luis de la Cadena, Pedro Serrano, Cipriano de Huerga, Antonio de Morales,
Alfonso Garcia Matamoros, Pedro Quirds, el pintor Pedro Villegas, Pedro
Vélez de Guevara, Martin Pérez de Ayala, Alvaro de Lugo y fray Luis de
Leon®. Ese periodo de estudio en las aulas complutenses habia de ser decisivo
en sus actitudes espirituales y en su acercamiento a los textos sagrados, no
en vano Alcald representaba por entonces la vanguardia escrituristica espa-

! Cfr. RODRIGUEZ MONINO, Antonio: «La biblioteca de Arias Montano», en Revista
de Estudios Extremeiios, 3, 1928, pig. 578. Ademds de este soneto, conipuso otros dos para
la Cristopatia de Juan de Quirds y el Libro de miisica para vihuela de Miguel de Fuenllana.

2 Sobre los aiios de estudio en Alcald, vid. LOPEZ TORO, José: «Anas Montano,
orientalista», en Revisia de Estudios Extremefios, 13, 1954, pags. 165-167; GONZALEZ
CARVAJAL, Tomas: Elogio histérico del doctor Benito Arias Moniano, en Memorias de la Real
Academia de la Historia, 11, 1832, pags. 20-24 y REKERS, Ben: Arias Montano, Madrid, Taurus,
1973, pags. 8-9.



54 Luis Gémez Canseco

fiola. A Sevilla no volvié hasta 1556. Ese afio y el siguiente aparece
matriculado en los cursos de artes de la universidad hispalense®. Es probable
que por entonces tuviera sus primeros contactos con los que luego serian
algunos de sus grandes amigos sevillanos, Francisco Pacheco, que se habia
graduado en artes y filosofia por la misma universidad en 1555, y Simén de
Tovar, que también estudid y se doctord alli. En 1558 recibid en empeiio los
libros de Sebastidn Fox Morcillo por la cantidad de 6.000 maravedis*. Pero
su entrada en los circulos de la ciudad sin duda se hizo a través de Gaspar
de Alcocer, con quien vivi0 en su primera estancia en Sevilla y a cuyo hijo,
Gaspar Vélez de Alcocer, le uni6 siempre una profunda amistad. Como
testimonio de este afecto, Montano le dedicé su primera obra impresa,
Rethoricorum libri IV y en carta al licenciado Juan de Ovando se referfa a
él como su discipulo, amigo y «mds que hermano»°.

Durante el tiempo que Arias Montano pas6 en Flandes e Italia, la vida
humanistica sevillana tuvo como lugar de encuentro el estudio de latinidad
de Juan de Malara. Para el afio 1576 Malara habia muerto y Diego Gir6n
regentaba la academia. Pero su reencuentro con la ciudad no fue a través de
los circulos intelectuales, sino de las amistades alimentadas en su juventud
y multiplicadas en Amberes. El estrecho trato que alli habia tenido con el
comerciante marrano Luis Pérez, traductor para Montano de las Sendbrieffe
de Barrefelt, se extendié a Sevilla, donde los lazos personales del biblista y
la perfecta organizacién de los marranos facilitaron su buena acogida. En
efecto, en los afios inmediatos a su vuelta encontramos a Montano gestionando
ante Zayas cierta pretension de Diego Diaz Becerril, recomendado a Maitos
Nifiez Pérez ante el secretario real Mateo Vazquez de Leca, favoreciendo la
administracion de unos alquileres para Pedro Villegas con la veinticuatria de
Diego Niifiez Pérez o donando a Isabel Vélez, hija de Pedro Diaz Becerril,
unas tierras suyas que Pedro Vélez de Guevara tenia en censo® .

3 Cfr. RODRIGUEZ MARIN, Francisco: «Nuevos datos para las biografias de cien
espafioles de los siglos XVI'y XVII», Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, 1923, pag. 597.

4 Cfr. RODRIGUEZ MONINO, F.: Arr. cit., pag. 597.

s JIMENEZ DE LA ESPADA, Marcos: «Correspondencia del doctor Benito Arias Montano
con el licenciado Juan de Ovando», en Boletin de la Real Academia de la Historia, XIX, 1891,
pag. 493.

$Cfr. CODOIN, . XLI, Madrid, Imprenta de la viuda de Calero, 1862, pags. 405-406; BNM,
Ms. 9390, «Cartas y materias de estado», fols. 129r-130r; CODOIN, ed. cit., pag. 411;
RODRIGUEZ MARIN, F.: Ar. cit., pags. 57-58.

El humanismo después de 1600 55

Fuera de este circulo de deudos, la presencia en Sevilla de un personaje
como Montano atrajo sin duda la atencién de los mas interesados en las
novedades de toda indole venidas de los Paises Bajos. De este modo debi6
de irse formando alrededor suyo un pequefio circulo intelectual, de cuyos
principales miembros informaba a Lipsio en la carta citada mds arriba. Al afio
signiente volvia a hacer némina de ellos, también para Justo Lipsio:

Saluda en mi nombre a todos los amigos y recibe wi, por cierto,
expresamente, por mediacién mia y con la mayor cortesfa, el saludo del
canénigo Pacheco, varén doctisimo entre nosotros, el del canénigo Negrén
y el de Pedro de Valencia, eminente por sus costumbres y erudicién.’

Para todos ellos Montano significé una puerta abierta hacia el nuevo
mundo de la ciencia, el conocimiento y la espiritualidad que representaba
Flandes. Una imprenta y, a su alrededor, un grupo de sabios era poco menos
que un suefio para cualquier hombre culto del siglo XVI. Cuando Montano
escribié su segunda carta a Lipsio, Simén de Tovar, al que se mencionaba
en la primera como «noble lusitanos, habia muerto. Junto a él, desaparece de
su recuento el nombre, de Francisco Sanchez de Oropesa. Ambos médicos y
colaboradores, representaban en Sevilla el nuevo espiritu cientifico que el
Renacimiento habifa aportado a la historia y al que no eran ajenos, en absoluto,
Arias Montano y Pedro de Valencia. Montano habia estudiado medicina con
Pedro Mena en la Universidad de Alcald y en 1559, con ocasion de predicar
la cuaresma en Llerena, el médico Francisco de Arce completd y perfeccion6
sus conocimientos universitarios. La medicina fue una de las maltiples
materias que Montano trasmitié a su discipule y Pedro de Valencia llegé a
escribir algiin tratado de cardcter erudito sobre el tema, como la «Carta al
licenciado Ontiveros, acerca de un lugar de Plinio, sobre el que contrabertian
los Doctores Luna y Guillén, médicos de dicha ciudad» o la «Carta al Doctor
Francisco Sénchez de Oropesa sobre la interpretacién de un lugar HipGerates»,
que menciona Nicolds Antonio. En sus cartas o en sus textos teolégicos y
filosoficos, las referencias a la medicina y a las ciencias naturales son
constantes. Se atreve a diagnosticar el asma de Pablo de Céspedes, que parecia
haberle consultado al respecto. y le recomienda dos amigos médicos, el doctor

7 LIPSIO, Justo: Epistolario de Justo Lipsio y los espafioles; ed. de Alejandro Ramirez;
Madrid, Castalia, 1966, pig. 77. Fechada el 26 de Noviembre de 1594.




56 Luis Géomez Canseco

Triana, de Mérida, y el doctor Oropesa®; escribe un tratado perdido y dirigido
a la reina Margarita sobre las enfermedades de 1os nifios; no duda en acudir
a la medicina una y otra vez como ejemplo de la vida moral.

Su trato con Simén de Tovar y Sdnchez de Oropesa fue sin duda frecuente.
Tovar, portugués y médico, estaba préximo al circulo de mercaderes amigos
y deudos de Montano y, como varios de ellos, era muy probablemente
converso®. Su labor piblica como hombre de ciencia se desarroll$ al lado de
Montano y bajo sus auspicios publicé su primer libro en 1586, De
compositorum medicamentorum examine nova Methodus. Plantino se encargd
de su impresién. Al afio siguiente salié de las prensas sevillanas de Andrés
Pescio y Juan Le6n Hispalensium Pharmacopoliorum recognitio, €ScCrito con
la ayuda de Francisco Sdnchez de Oropesa. Su iltima obra, escrita en romance,
es buena prueba del nuevo empirismo que se desarrollaba en Espaiia al mismo
tiempo que en el resto de Europa, Examen y censura del modo de averiguar
las alturas de las tierras por la altura de la estrella del Norte (Sevilla, Rodrigo
Cabrera, 1595). Pero sin duda lo que dio mis celebridad a Tovar fue el
considerable jardin botdnico que llegé a levantar en su casa sevillana. Arias
Montano le puso en contacto con Carolus Clusius, del circulo plantiniano, y
éste, en su Rariorum Plantarum Historia, hace memoria en diversos lugares
de su colaboracién con Simén de Tovar:

Sed multis post annis, ab eruditissimo viro Simone de Tovar Medico
Hispalensi, qui similem arborem in cultissimo suo horto, cum aliis exoticis
stirpibus alit, non Mamay, sed Aguacate vocari edoctus sum'.

No s6lo Tovar, sino el propio Montano enviaba y recibia de Flandes con
cierta frecuencia informacién botinica y plantas para cultivar’'. Y en una

8 Cfr. MARTINEZ RUIZ, Juan: «Cartas inéditas de Pedro de Valencia a Pablo de
Céspedes», en Boletin de la Real Academiu Espariola, LIX, 1979, pigs. 384-385 y 395-396.

? Sobre la migracién de judios portugueses al sur de Espana y sobre la relacién de medicina
y judafsmo, vid. CARO BAROIJA, Julio: Inquisicion, brujeria y criptojudaismo, Barcelona, Ariel,
1972, pégs. 46-51 y 118-124,

10 CLUSIUS, Carolus: Rariorum Plantarum Historia, Amberes, Juan Moreto, 1601, pag.
2. Sobre las cartas de Tovar y Clusius, vid REKERS, B.: Op. cit., pag. 218.

1 Asi se deduce del epistolario con Plantino. El propio Clusius da noticia de varias plantas
que Arias Montano habfa recibido de América y que llegaron a sus manos por mediacién del
gedgrafo Abraham Ortelio.

El humanismo después de 1600 57

curiosa mezcla de filosoffa, erudicion y ciencia, hasta el propio Justo Lipsio
lleg6 a cultivar, segin las recomendaciones estoicas su propio huerto. No fue
Simén de Tovar el dnico médico allegado en Sevilla a Montano y Pedro de
Valencia, también lo fueron Francisco Sanchez de Oropesa, uno de los m4s
populares médicos de la ciudad y autor de numerosos escritos sobre diagnds-
ticos y recomendaciones particulares y piblicas, el doctor Aguilar y ¢l doctor
Ladinez, visitante asiduo del Campo de Flores, y del que Montano comentaba
que «en cosas naturales tiene experiencia y buen voto»'2,

Esto lo escribia al recibir el vaciado de una de las ldminas granadinas, que
inmediatamente sometié al juicio de sus amigos, Ladinez, Francisco de
Medina y el canénigo Pacheco. Ya antes, habia recomendado a Francisco
Pacheco como adecuado censor del pergamino hallado en la Torre Turpiana
y le habfa dedicado, lo mismo que a Luciano de Negrén, uno de sus
comentarios a los salmos®. El nombre de Pacheco llena por si solo la vida
sevillana en la segunda mitad del siglo XVI, pero s6lo vamos a llamar la
atencidn sobre los dos aspectos que vinculan su nombre al de Arias Montano:
Ia coleccién de poemas latinos recogida en el manuscrito 9-2563 de la
Biblioteca de la Real Academia de la Historia y los epigramas y el proyecto
de decoracion de la Sala Capitular y el Antecabildo de la Catedral de Sevilla.
Juan Alcina dedicd al cédigo un excelente estudio, que vamos a seguir como
guia principal. A través de los poemas incluidos en el manuscrito podemos
repasar los hilos de las relaciones que este grupo de humanistas mantuvo.
Junto a Montano, los nombres de Pedro Vélez de Guevara, Luciano de Negron,
Juan del Cailo, Francisco Ydiiez, Juan de Ovando o Plantino llenan las paginas.
Como sefiala Alcina, la misma posicién de Pacheco en la literatura latina del
quinientos estd vinculada a las directrices de Arias Montano, que marcé «un
nuevo rumbo en la poesia neolatina al adoptar metros y formas liricas clasicas
a temas sacros que hasta entonces se trataban en hexdmetros virgilianos mds
0 menos bien pergefiados»'. Prueba de ello son los cuatro salmos que incluye

2 CABANELAS, D.: «Arias Montano y los libros plimbeos de Granada», en Misceldnea
de estudios drabes y hebraicos, XVIII-XIX, 1969-1970, pdg. 36.

3 Cfr. CABANELAS, D.: Art. cir., pag. 32. Tanto la dedicatoria de Negrén como la de
Pacheco coinciden en las inclinaciones estoicas. ARIAS MONTANO, B.: [n XXXI Davidis
Psalmos priores, ed. cit., pig. 92.

H ALCINA, Juan: «Aproximacion a la poesia latina del canénigo Francisco Pacheco, en
Boletin de la Real Academia de Buenas Letras de Barcelona, XXV1, 1975-1976, pdg. 222.



58 l.uis Gémez Canseco

en la coleccion, traducidos, segin el modelo montaniano, bajo la influencia
de Horacio. Nos interesa especialmente el poema «De constituenda animi
libertate ad bene beateque vivendum sermones 2» dedicado «ad
generosissimum ac doctissimum Petrum Velleium Guevarae». Pedro Vélez de
Guevara era uno de los préximos al circulo familiar de Arias Montano y en
sus Rhetoricorum hace mencién de él como pariente de Gaspar Vélez de
Alcocer: ‘

Magnus in hoc genere est nostro quoque tempore Petrus

Veleius claro Gaspar tibi sanguine iunctus,

Et mihi amicitia, quo numquam charior alter
Montano, cui Montano non charior vllus.!

Como prior de ermitas del arzobispado de Sevilla, gestiond ante el papa
el patronazgo perpetuo de la pefia de Aracena para Arias Montano. Entre sus
obras se encuentran unos escolios a los Topica de Cicerén (Sevilla, Alfonso
Escribano, 1573), un comentario juridico Ad legem primam Digestorum libri
VI (Salamanca, Gastius, 1569), Buena Monja (Sevilla, Juan de Leén, 1587),
Coena romana, manuscrita en la Biblioteca Nacional de Paris y prologada por
un poema de Herrera, y, sobre todo, Selectae sententiae (sl..8i.,1557); un
escrito filoséfico vinculado a las paradojas estoicas. En esta direccion orienta
Francisco Pacheco su poema, procurando aliviar la enfermedad que al parecer
sufria Pedro Vélez. El primer serno es una evocacion de la edad de oro en
contraste con las actuales miserias, ambiciones y avaricia. El camino a seguir
en esta situacién lo encontramos en el sermo segundo y no es otro que la
filosofia estoica, que Montano habia importado desde su grupo flamenco y
que en Espaiia habfa sustituido a las tendencias erasmistas. E1 poema es una
sucesién de t6picos estoicos: el retiro interior, la libertad de las pasiones, el
desengaiio del mundo o la vida conforme a la naturaleza. El estudio y el retiro
en el campo destacan sobre ellos. Filosoffa, teologia, poesia y naturaleza, una
naturaleza bien concreta, la de la Pefia de Aracena, adonde Pacheco propone
a Pedro Vélez retirarse en compaiiia de los amigos, Parma, Cannius,

15 ARIAS MONTANO, Benedicto: Rhetorica; ed. de Daniele Domenichini; Pisa, Giardini,
1985, 1ib 111, vv. 1079-1082, pag 117. «Importante en este género es, también en nuestro tiempo,
Pedro Vélez, unido a ti, Gaspar, por ilustre parentesco y a mi, por amistad; nunca otro fue mds
querido para Montano que él, ni para él ninguno fue mis querido que Montano». Para noticias
biogréficas sobre Pedro Vélez de Guevara, vid. ALCINA, J.: Art. cit., pags. 2

El humanismo después de 1600 59

Franciscus Iannius y Montano'. Alli, al estudio de la palabra sagrada sucederd
el de la filosofia y el de los poetas y el trabajo, en un elogio de la vida ristica
y ttil, acompafiard a los ejercicios intelectuales. Las ocupaciones en las horas
de ocio no son menos dignas: Juan del Cafio, tedlogo, interpreta la Biblia;
Parma se encarga de orientar la comprensién de los originales hebreos: Pedro
Vélez de Guevara diserta sobre las leyes y Montano «con su enorme cultura,
les explicara los secretos de las ciencias naturales (. . .) también les leerd de
sus Monumenta Humanae Salutis y los adoctrinard en su ingente obra, la
Biblia Poliglota, salida de las prensas del cultisimo Plantino»!? .

Hacia 1579 terminé Pacheco, por encargo del Cabildo, el programa
iconogréfico del Antecabildo y la Sala Capitular de la catedral de Sevilla. Al
candnigo Pacheco corresponden no sélo los poemas e inscripciones que
acompafian a relieves, esculturas y pinturas, sino todo el proyecto en lo
referente a su disposicién e iconografia. Alrededor de esta obra volvemos a
encontrar nombres mas que significativos: Alonso Mudarra, al que Arias
Montano habia dedicado un salmo en sus /n XXXI Davidis Psalmos priores
commentaria, Pedro Vélez de Guevara, Luciano de Negrén o Pablo de
Céspedes. Los tres primeros tuvieron una relacion directa con el trabajo de
Pacheco como sucesivos mayordomos del Cabildo, consultores o colabora-
dores; el dltimo, fue el pintor encargado de dar fin a la obra, siempre bajo
las directrices del programa previamente elaborado por su amigo. Las
estrechas relaciones que Céspedes tenia con Pedro de Valencia se extendian
a todo el grupo sevillano, en el que cuadraba perfectamente por su condicién
de pintor, poeta, erudito y visitante de la Italia renacentista que se pretendia
emular. En el Libro de descripcién de verdaderos retratos, se mencionan
como sus amigos en Sevilla a Fernando de Herrera, el maestro Medina, el
padre Luis del Alcdzar y su hermano Juan Antonio, a Juan de Arguijo y al
propio candnigo Francisco Pacheco. Nombres todos que hemos visto desfilar
por estas paginas. El proyecto tiene numerosas deudas con el pensamiento de
Arias Montano: la preferencia por el Apocalipsis como fuente iconogréfica,
los temas del ecumenismo, de la paz pdblica e interior, las tendencias estoicas
de los textos, la inclinacién hacia una piedad individual y espiritualista, las
referencias a la sencillez necesaria para acceder al conocimiento divino o la

'¢ Alcina ha identificado a Cannius y lannius como Juan del Caiio y Francisco Yafiez. Cfr.
Art. cit., pags. 238-239.

7 ALCINA, Juan: Art. cit., pag. 242




60 - Luis Gémez Canseco

concentracion en la Escritura. Y es mds que probable que Pacheco, al que
hemos visto convaleciente en la finca de Montano, consultara con él su
proyecto, especialmente en lo referente a las correspondencia biblicas. El
mismo interés por la iconografia, €l arte o la emblemdtica no es ajeno en
absoluto al circulo de Arias Montano y habra ocasion de comprobarlo en Pedro
de Valencia. Pero, sobre todo, hay que resefiar en el programa de Pacheco
la presencia de una religiosidad afin a la de este grupo.

Junto a Francisco Pacheco, Arias Montano hacia memoria en sus dos cartas
a Lipsio del canénigo sevillano Luciano de Negrén. En la- coleccion poética
de Pacheco, también se le dedica un poema y se recoge la figura y el
comentario de su hordscopo. Negron, inquisidor ordinario de obispado de
Cadiz, consultor del Santo Oficio, juez de Cruzada, era famoso, sobre todo,
por su coleccién de arte y su biblioteca. El pintor Francisco Pacheco hace
memoria en el Libro de verdaderos retratos de los que fueron sus amigos:
«Fue mui estimado de todos los ombres doctos de su tiempo, estrangeros i
naturales, i comunicado dellos como ilustre varén, como parece por cartas de
Iacobo Gilberto, Iuan Voberio, Enrique Ialén, el maestro Francisco de Medina,
el licenciado Francisco Pacheco, el doctor Benito Arias Montano i otros»!2.
No sélo de ellos, también conservamos una breve carta familiar de Pedro de
Valencia?. La carta estd firmada en Zafra el 11 de abril de 1601. Por esas
mismas fechas se encontraba en Sevilla uno de los personajes mencionados
en el Libro de los retratos, €l erudito antuerpiense Juan Wouver o Voberius.
Wouver pertenecia al circulo intimo de Justo Lipsio, que le escribe nada menos
que veintidds cartas de su correspondencia. Algunas de ellas estan dirigidas
a Sevilla, como la famosa carta autobiogréfica de Lipsio o la epistola XCIX
de su Epistolarum selectarum centuria singularis. Ad Italos et Hispanos, quive
in iis locis, en la que se menciona encarecidamente al candnigo Luciano de
Negron:

¥ PACHECO, Francisco: Libro de descripcion de verdaderos retratos de ilustres y
memorables varones; ed. de Pedro Pifiero Ramirez y Rogelio Reyes Cano; Sevilla, Diputacién
Provincial, 1985, pag. 133.

19 Cfr. «Carta del Doctor Pedro de Valencia al Doctor Luciano de Negrén (Familiar). Zafra
11 de abril de 1601», BNM, Ms. 186932%, fol. 1r.

El humanismo después de 1600 61

Sed heus, comesne tibi honestissimis studiis Lucianus Negronius?
Laudas mihi ex animo virum, et ego iamnunc in animum hunc demisi.
Saluta, amplectre.®

Wouver debié de ser acogido en Sevilla con los brazos abiertos, como
muestra de los fuertes lazos que Arias Montano habia tendido entre esta ciudad
y los Paises Bajos. A lo quc parccc mantuvo un trato de especial amistad con
el circulo de Montano. Todavia en 1603, cinco afios después de su vuelta a
Amberes como miembro del Consejo Real, Garcia de Figueroa, a quien Pedro
de Valencia habia dedicado sus Academica, se interesaba por Juan Wouver
en una carta a Lipsio®. Segin hemos podido determinar, no sélo se trataba
de relaciones eruditas, sino de unos intereses espirituales comunes, que no
podian tener otro origen que el de Arias Montano. Desde Sevilla, Wouver se
encargé de pedir a la imprenta ahora regentada por Juan Moreto nada menos
que las Imagines et Figurae Biblorum de Barrefelt. ;Cudl era su intencién?
Cumplir la peticion de alguien que habia conocido en Sevilla y que estaba
interesado en la lectura de Hiél. Sin duda algin discipulo de Montano,
posiblemente Luciano de Negrén. Conocemos la noticia por carta de Baltasar
Moreto al propio Wouver, mencionada por Herman Bouchery:

Sobre esa preocupacion de mantener en secreto -escribe hablando del
circulo plantiniano- todo lo que tenia que ver con Barrefelt, sirve también
de ejemplo una carta que Baltasar Moreto mandé de parte de su padre Juan
[ el 12 de septiembre de 1600 a su amigo Johannes Woverius, que por
entonces vivia en Sevilla. Woverius pedia libros para alguien que habia
conocido alli; sobre uno de estos trabajos dice Moreto lo siguiente:
«Interpretationes Imaginum Historiae Biblicae, editado por Christian
Renato, no sé si en la feria de Frankfurt puede encontrarse todavia; quiero
advertirte que estd bajo cierta sospecha de herejia».?

* LIPSIO, Justo: Epistolarum selectarum centiria singularis. Ad Italos et Hispanos, quive
in iis locis, Amberes, Juan Moreto, 1604, pig. 91. «Pero, oye, ;es compafiero tuyo en
honestisimos estudios Luciano de Negron? Desde tu alma me mandas una alabanza de ese hombre
y yo desde ahora lo he grabado en mi alma. Saludos y abrazos». Wouver escribié al menos
dos obras, Dies Aestiva (sl., Michael Heringio, 1590) y Epistolarum Centuria II (Hamburgo,
Michael Heringio, 1619). Sobre él, vid. Biographie Nationale publiée par I'Academie des
Sciences et des Beaux Arts de Belgique, XXVII, Bruxelles, Academie des Sciences et des Beaux
Arts de Belgique, 1938, col. 408-410.

* Cfr. LIPSIO, J. : Epistolario, ed. cit., pag. 407.

* «Deze bezorgdheid om alles, wat betrekking had op Barrefelt, geheim te houden, blijkt
ook uit een brief, dien Balthasar Moretus, in opdracht van zijn vader Jan I, op 12 September




62 Luis Gémez Canseco

No se trata de afirmar la heterodoxia de los discipulos sevillanos de Arias
Montano, sino simplemente de constatar su interés por las obras del profeta
de 1a Familia Charitatis, aun después de muerto el propio biblista. Si Montano
no llevo a cabo una labor de catequesis, al menos si pudo transmitir al 4mbito
sevillano ciertas inquietudes de este grupo religioso.

Tras la muerte de Arias Montano, Pedro de Valencia siguié manteniendo
una estrecha relacién con el grupo de Sevilla. Le veremos consultando la
redaccion del epitafio de su maestro con Francisco de Medina. Nicolds
Antonio menciona tres cartas mas a Medina, lamentablemente perdidas, una
«en alabanza de los versos de D. Juan de Arguijo Cavallero Sevillano» y dos
mas «sobre la dificultad de interpretar el Apocalypsis»*. Estas tltimas estarfan
relacionadas probablemente con la Vestigatio arcani sensu in Apocalypsi que
escribia el padre Luis del Alcdzar y que salié en Amberes en 1614. Pedro de
Valencia no parecia hallarse muy de acuerdo con sus interpretaciones:

Lo mejor, como dizen -escribe a fray José de Sigiienza el 7 de mayo
de 1603-, se me olvidaba, aqui embio a v.P. un argumento i muestra de
la interpretacién del Apocalipsis del padre Luis del Alcazar. Dize que es
niui nuestro amigo, i pideme parescer. Yo le e respondido mil cosas con
recato de no offenderlo, i con mayor de no dejarme llevar dél contra la
verdad en cosa tan sagrada.

Luis del Alcazar era sobrino de Baltasar del Alcdzar y hermano de Juan
Antonio, a quien también menciona en una carta a Pablo de Céspedes de
1604%. Esta relacién con el amigo de Francisco de Medrano, el poema con
que Fernando de Herrera prologa Coena romana de Pedro Vélez de Guevara

1600 stuurde aan zijn vriend Johannes Woverius, toen te Sevilla verblijvend. Woverius had, ten
behoeve van iemand, dien hij aldaar had leeren kennen, boeken besteld; over één dezer werken
zegt Moretus het volgende: «Interpretationes Imaginum Historiae Biblicae, a Christiano Renato
editae, nezcio an Francfurti in mundinis inveniri adhuc possint; alias de fide suspectas nonnihil
esse, admonitum te volos. BOUCHERY, Hemman F.: «Aanteekeningen betreffende Christoffel
Plantin’s houding op godsdienstig en politek gebied», en De Gulden Passer. Le Compass d’Or,
1940, pdgs. 92-93. Debo la traduccién de este articulo a la mucha amabilidad y paciencia de
la sefiorita Hanne Tenberge.

2* ANTONIO, Nicolas: Bibliotheca Hispana Nova, Madrid, Joaquin Ibarra, 1783-1788, 11,
pag, 244,

# ANTOLIN, G.: 4rt. cit., pag.135.
* MARTINEZ RUIZ, J.: Art. cit., pég. 390.

El humanismo despugés de 1600 63

y la aprobacién de los Versos de Fernando de Herrera, editados’por el p"{ntor
Francisco Pacheco, nos hacen pensar en la mas que probable vinculacion al
grupo poético sevillano, con el que tambi¢n Montano pudq tener algun trato,
pues tanto Herrera, como Baltasar del Alcazar, Franc1s_co de Medrano,
Crist6bal Mosquera de Figueroa o Gonzalo Argote de Moyn.a eran, como es
sabido, amigos de Pacheco, como més tarde Francisco de Rioja, Rodrigo C{l{'o
o Juan de Robles lo fueron de su sobrino. En mayor o menor grado, larelacion
de Pedro de Valencia con este grupo tuvo que existir y no de otro modo se
explica su interés en aprobar los Versos de Fernando de Herrera emenda(.los
i divididos por él en tres partes, un verdadero monumento cultural de la Sevilla
del Seiscientos si atendemos a la némina de personas que colaboraron en l_a
edicién y el objeto que se proponian: Francisco Pacheco, Francisc}o'de Rioja
y Enrique Duarte prologan y editan en Sevilla al poeta emblematico de la

ciudad. La aprobacién fue firmada en Madrid por Pedro de Valencia el 30

de agosto de 1617:

. . i por la estimacién que se deve a la buena memoria d’el Autor,
ila elegancia de sus Poesfas: que en ingenio, erudicién i le.nguage se puedeln
comparar con las que mds, en este género, celebré la antigiiedad, i preferir
a muchas de las que oi se precian las Naciones estrangeras.?

Estas palabras de elogio eran un testimonio mds de la amistad de Pfadro
de Valencia no ya con Herrera, sino con el recopilador de sus versos, el pintor
Francisco Pacheco. El Libro de los verdaderos retratos no s6lo incluye la
efigie y el elogio de Arias Montano, sino que da como fu.ente de informacic?n
al entonces cronista real: «El insigne dotor Benito Arias Montano, varon
incomparable (assi le llame Pedro de Valencia)»*'. En este elogio s¢ unen hasFa
tres generaciones en torno al nombre de Montano, representadas pcer ¢l propio
Pedro de Valencia y Pacheco y por Rodrigo Caro y Juan de J.auregul, que
aportan un epitafio latino y cuatro octavas. Esa memoria colectiva del grupo

2 HERRERA, Femando de: Versos de Fernando de Herrera emendados i divididos por
él en tres partes, Sevilla, Gabriel Ramos Vejarano, 1619. Aprobacién de Pedro de Valencia,
pag. 2.

27 PACHECO, Francisco: Op. cit., pdg. 323. Es probable que la misma idea del li‘bro se
inspirase en las colecciones que Phillippe Galle edité con Monlano, especialmente en Vzr0~runz
doctorum de disciplinis benemeritis effigies XLIV (Amberes, Plantino, 1572), que acompariaba
el retrato de los humanistas con un elogio latino.



64 Luis Gémez Canseco

se repite en libros como los Varones insignes en letras naturales de la
ilustrisima cinddd de Sevilla de Rodrigo Caro o El culio sevillano y las Tardes
dei Alcdzar de Juan de Robles. Hay una herencia consciente que atraviesa la
historia del humanismo sevillano y llega hasta bien entrado el siglo XVIL. Para
estos hombres, las imdgenes de Pedro de Valencia y Arias Montano debian
ser paradigmas de un humanismo en decadencia del que sélo quedaban ¢l
testimonio de 1as obras escritas, el trato personal y necesariamente distante
de su juventud y el anecdotario de trasmision oral. Rodrigo Caro, que se
declara aficionado del biblista, lo utiliza como fuente de informacién y, hacia
el final del elogio de Montano, copia el epitafio compuesto por Pedro de
Valencia para su tumba. Juan de Robles llega mds lejos y al final de sus dias,
cuando en 1642 publica el Didlogo entre dos sacerdotes, intitulados Primero
i Segundo. En razon del uso de la barba de los eclesidsticos, todavia mantiene
vivos el recuerdo y la herencia de los que le precedieron:

I esto lo entendi6 bien el insigne Doct. Pedro de Valencia (con cuyo
discipulo dizen que se gloriava el M. Sanchez Brocense, diziendo que
demds de sus ciencias, sabia tanto hebreo como S. Hierénimo i més griego
que Erasmo). Este pues, aviéndole dexado el Doct. Arias Montano
encomendadas en su muerte las obras gue no avia podido acabar, no se
quiso encargar de acabarlas, por las razones que tengo dichas. Por mas que
el Maest. Francisco de Medina se esforgé a persuadirle, cuando las vino
a ver, a que no permitiesse quedar oculto tan gran tesoro. Aunque el mismo
Maestro usé después el mismo recato con las obras que le dex6 a él el
Licenc. Francisco Pacheco, Canénigo desta Santa Iglesia, a quien sélo la
embidia pudo quitar el ser Maestro de la magestad de Filipo II1.%*

2. Pedro de Valencia en Zafra.

El reinado de Felipe 11T se inicié con unas cortes abiertas en Valladolid
el 15 de diciembre de 1598 y que concluyeron en el reconocimiento de la ruina
del monarca y de la nacién. Para paliarla se aprobé el famoso impuesto de

28 ROBLES, Juan de: Didlogo entre dos sacerdotes, intitulados Primero i Segundo. En
razon del uso de la barba de los eclesidsticos, Sevilla, Francisco de Lyra, 1642, fols. 16v-17r.

El humanismo después de 1600 65

los dieciocho millones, nuevas cargas sobre la octava parte del aceite y del
vino y se consiguid un breve papal para la contribucién del clero, tradicio-
nalmente exento de obligaciones tributarias. Desde ese mismo aiio y hasta
1600, 1a peste asol6 Castilla y termind por quebrar el ya maltrecho equilibrio
demogréfico. La nobleza se concentr6 en la corte y multiplicé los gastos y
el endeudamiento del reino. En abril de 1599, en plena epidemia, el rey
contrajo matrimonio con dofla Margarita de Austria. Y ese mismo afio se dio
curso legal a la moneda de vellon, que tendria una nueva acufiacion cuatro
afios después, al doble de su valor. La necesidad de dinero liquido hizo que
la corte se trasladara a Valladolid en 1601, aunque tal cambio duré menos
de cinco afios. El responsable era el marqués de Denia, luego duque de Lerma,
don Francisco de Sandoval y Rojas, a quien Felipe Il habia confiado los
asuntos de estado y el regimiento del reino. Lerma desarroll6é una politica de
enriquecimiento personal y familiar. Habia llevado a su tio, don Bemardo
Sandoval y de Rojas, del obispado de Jaén al arzobispado de Toledo y, en
1600, tras 1a muerte de un hostil Pedro de Portocarrero, 1o nombr6 Inquisidor
General. Al mismo tiempo, el conde de Miranda, su consuegro, fue elevado
a presidente del Consejo Real de Castilla. Rodrigo Calder6n y Pedro
Franqueza, manos y pies del duque, hacian y deshacian a su antojo en las arcas
del reino. En Flandes, los archiduques Alberto e Isabel Clara Eugenia abren
su gobierno con la primera derrota grave de las tropas espafiolas en la bataila
de las Dunas. En Cataluiia, el bandolerismo se intensifica hasta convertirse
en un problema de estado, cuyo eco llega hasta el Quijote. Y por si fuera poco,
las ya dificiles relaciones con la comunidad morisca habian empeorado. No
se trataba s6lo del por entonces ineludible escollo religioso; intereses
econdmicos de la nobleza y odios sociales de las clases mas bajas, que se
remontaban a las revueltas de las Germanias, complicaban la cuestién. Ya en
1582, Felipe II habia recibido informes favorables a su expulsion, a pesar de
las formulas de benevolencia recomendadas por el papado. En 1600, el
Consejo de Estado inst6 a su conversién pacifica, a 1o que el arzobispo de
Valencia Juan de Ribera respondié con un memorial al rey en el que
relacionaba la imposibilidad de la conversidn religiosa con el odio de los
moriscos a su seflor natural. A principios de 1602, el mismo consejo de Estado
aplazé una resolucién firmada para expulsar a los moriscos valencianos. El
patriarca Ribera reaccioné inmediatamente con un segundo memorial en que
exigia el destierro inmediato o la esclavitud.



66 Luis Gomez Canseco

La necesidad sentida de una reforma se extendié por Espafia y dio lugar
a una mas que notable proliferacién de los «espejos de privados y principes»
y a toda una literatura econdmica y politica conocida con el nombre de
«arbitrios», Gonzilez de Cellorigo, funcionario de la chancilleria de Valla-
dolid, publica en 1600 su conocido Memorial de la politica necesaria y iitil
restauracion a la repiblica de Esparia. Tres aiios mas tarde se crea la Junta
del Desempeiio, cuyos miembros no parecian los més indicados para el caso:
fray Gaspar de Cdrdoba, confesor del rey desde 1587 y afecto al duque de
Lerma, Juan de Acuifia, presidente del Consejo de Hacienda, Pedro Franqueza
y Alonso Ramirez de Prado, primo y amigo personal de Pedro de Valencia.

En Zafra, la vida del humanista se desarrollaba entre una intensa labor
intelectual y dificultades familiares cada vez mayores. La correspondencia
conservada de aquellos afios es buena prueba de ello. La primera de las cartas
que Pedro de Valencia escribe a fray José de Sigiienza tras la muerte de Arias
Montano esta firmada en mayo de 1600. Dos afios después seguia ordenando
los papeles del maestro y preparando su publicacién, aunque atn tenia tiempo
para escribir algdn tratado de ecos vivistas sobre «la discordia humana y la
paz divina» o un Tratado del odio de los pueblos hebreo y gentil y de la paz
cristiana. Por su parte, Juan Ramirez habia decidido graduarse en la univer-
sidad de Osuna y no en Sevilla. A los gastos de estudios de su cuiiado, habia
que ariadir los de la familia, que se habia visto aumentada el 27 de abril con
un nuevo miembro, Juan, y dos afios después con Simén, su sexto hijo. En
las seis cartas restantes del epistolario con fray José de Sigiienza dos temas
se repiten sistematicamente: sus dificultades para publicar las obras de
Montano y los crecientes problemas econdmicos del humanista en Zafra. En
1599 habian salido los Commentaria in Isaiae prohetae sermones, en 1601
lo haria la segunda parte del opus magnum, Naturae Historia, y hasta 1605
no acab6 con esta tarea, cuando publicé y prologé el dltimo libro de Arias
Montano, In XXXI Davidis Psalmos priores commentaria. En 1602 se queja:
«Muerto Plantino y Luis Pérez no queda spiritu desinteresado para imprimir
lo que nos resta, como no es tan vendable como sermonarios»*. Pedro de
Valencia traté entonces de conseguir la subvencion de Baltasar de Brun,
albacea del testamento de Montano, «ombre caelibe i orbo que tiene mds de

29 ANTOLIN, Guillermo: «Cartas inéditas de Pedro de Valencia al P. José de Sigiienza»,
en La ciudad de Dios, XLII, 1897, pag. 128.

El humanismo después de 1600 67

cien mil ducados i anda a buscar obras pias a que dexarlo»®. La carta termina
con varias noticias familiares:

Juan Ramirez se gradud en Osuna, estd bueno, i todavia pide las poesias
de Don Diego® y yo la misica de aquellas coplitas, i de otras algunas para
las fiestas de Navidad (. . .). Mui a menudo me pregunta nuestro Juan que
donde estd el fraile de yo (sic) i quando a de venir.

En 1603 proyecta una edicién de las obras completas que nunca se llevé
a cabo: «En Flandes no sucltan ni prenden. Nunca an de acabar, i
entretiénennos. Yo soi de opinién que es mejor que hagamos todos por aliiiar
la impresién de todas las obras juntas, i para este intento es mejor que se esté
por imprimir todo lo que resta»*, Por lo demds, anuncia el avance de su
traducci6n al castellano de ocho homilfas de san Macario, explica por extenso
un lugar de la Naturae Historia que fray José juzgaba dificil y censura a éste
su desaficion a la lectura de los textos paganos:

I v.P. no deve estar tan retirado del gusto de otra lecién que de la
Escrittura como quiere la allegoria de Philén, i que ¢l que es perfetio i puede
hazer fruttos de promissién en’Sara la S. (Sefiora ) no tiene que tratar mds
con las Siervas. Porque aun entonces offrescen a Dios los Isaraelitas los
frattos de las vifias y olivares que avian plantado los Cananeos, Amorrheos
& y gozan dellos con bendicién. Assi que dejemos plantar a las gentes como
sean plantas fruttiferas y sin dafio, que después serén para Israél Dei, que
las goze como conviene.*

Defiende Pedro de Valencia un modo de pensamiento propio del estoicismo
cristiano del X VI y que se remonta al judaismo helenizante: no en vano acude
a la autoridad de Filén de Alejandria y su Comentario alegérico al Génesis.
El propio Arias Montano habia sido repctidamente censurado por hacer uso
de la tradicion grecolatina y marginar a los Santos Padres y a los escoldsticos.
Pedro de Valencia, educado con €l y con el Brocense en el amor a la tradicién

* Ibid., pag. 128.

** En otras cartas Pedro de Valencia vuelve a insistir en la peticién de su cufiado. Se refiere
a Diego Hurtado de Mendoza, parte de cuya biblicteca habia pasado a la del monasterio de Ll
Escorial.

2 ANTOLIN, G.: Art. cit., pag. 120.
 Ibid., pag. 134.
* Ibid., pig. 129.




68 : Luis Gémez Canseco

literaria y filoséfica griega, ve en ésta un complemento imprescindible para
el cristianismo. La conclusion del humanista es la ideada por Plinio el Joven:
«No ai lecién de libro, antiguo a lo menos, que no pueda traer provecho»®,

En- octubre de 1603, Pedro de Valencia visitd la corte, todavia en
Valladolid, y alli conocid a fray Gaspar de Cérdoba, confesor real, probable-
mente por la mediacién de Alonso Ramirez de Prado. Fl iba a ser el
destinatario de sus memoriales. Y de vuelta en Zafra, inicié la redaccién de
varias cartas y tratados, en los que propone reformas sociales y econémicas.
En una palabra, arbitrios. Hasta tres lleg6 a dirigir a fray Gaspar de Cérdoba*.
No se trataba de un repentino interés de Pedro de Valencia por los asuntos
econdmicos, era una cuestion nacional. Con la autoridad que le concedia su
vida en Zafra, hablaba sobre los impuestos excesivos, los abusos de los
poderosos, €l empobrecimiento de la agricultura, el hambre y la pobreza, que
é1 mismo sufria. La donacién de Arias Montano no incluia bienes materiales
y Pedro de Valencia no parecia dispuesto a deshacerla. En agosto de 1600
y por necesidad, habia tenido que vender la casa heredada de su abuelo
paterno. La venta por 700 ducados no llegé a solucionar nada. Cuatro afios
después, escribié al padre Sigiienza al margen de su biisqueda de fondgs para
la impresion de las obras de Montano:

Conffo en Dios no a de quedar por falta de dinero, i ya estoi puesto
a supplir lo que faltare con mi pobrega, que es mayor de la que se puede
dezir sin caer en sospecha de () es pedir limosna. I assi, sino es a V.P.
sélo, no ossaré declararme assi. Mi rentecilla apenas alcanga para el gasto
ordinario moderado, i con la muerte de mi madre i otras obligaciones
humanas se me recrescié mucho gasto extraordinario. Los muchachos
crecen i gasto mds con ellos, i para el afio venidero avré de embiar a
Melchior a Salamanca, de manera que si yo entendiera que alguno de los
poderosos que me muestran amistad, me la tenia como v.P., me afrentara
a pedirle me negociara alguna pensién o otra ayuda de costa para que
estudiaran los muchachos. Pero estoi lejos de esperar efeto desto. Porque

% Ibid., pag. 129.

% «Carta sobre el segundo tributo de la octava del vino y aceyte, y sus inconvenientes;
y sobre los pronésticos de los astrélogos. En Zafra a 19 de noviembre de 1603», «Carta sobre
conferir los empleos a los poderosos y evitar sus injusticias; de Zafra a 31 de Diz® de 1603»
y «Carta instando a la prohibicién de los prondsticos; en Zafra a 21 de Agosto de 1604». Nicolds
Antonio afiade uno més que no ha llegado a nuestro conocimiento y que debié componer por
estas fechas, poco después de la gran peste, «Discurso para el gobiemo piblico de los ligares
de Espafia donde ay peste».

El humanismo después de 1600 69

Ramirez todo lo a menester para sus hijos, i los amigos que andan por ser
o son obispos no lo son de manera que se quieran cargar de una pensién
en mi favor, 1 assi quiero quedarme con mi onrilla, i no pedir nada a nadie.
Sino es a v.P. que si se hallase af al tiempo del repartir, i se le quedase
algo cafdo por esas escaleras o portales a los repartidores, o sobrasen algo
los leones, que lo alce v.P. i nos lo embie. Esto baste de burlas.¥

La cita es extensa, pero significativa. La necesidad de Pedro de Valencia
contrastaba con el fabuloso enriquecimiento de su primo Alonso Ramirez de
Prado con negocios hechos siempre a costa del erario pablico. Para paliar las
dificultades de su primo, el fiscal compré a nombre de éste un juro en Ecija
por valor de 10.255.000 maravedis®. Se reservé la mitad de la renta, dejando
la otra mitad al humanista, que no recibié ningin beneficio ni tuvo conciencia
del juro hasta 1607, cuando ya se encontraba en la corte y su primo estaba
encarcelado. De poco habian servido las morigeradas recomendaciones que
Pedro de Valencia le habia dirigido al comienzo de su mandato.

El quehacer de Pedro de Valencia se completd, en esta etapa, con varios
tratados de diversa indole, que dan cuenta de la liberacion intelectual que, en
el fondo, fue para él la muerte de Arias Montano. Bajo su presién y guia,
apenas habia traducido textos gricgos y compuesto algunos ensayos. Es ahora
cuando empieza a producir lo mejor de su obra. Atn asf la tirania montaniana
le persiguio siempre, pues sus textos son a menudo simple adaptacion de los
de su maestro y jamds se decidid a publicar ninguna obra, reduciendo el circulo
de su lectores a amigos y nobles cercanos. No sélo acabé la traduccién de
los ocho sermones de san Macario, sino que tradujo la «Oracidn o discurso
de Dion Chryséstomo que se intitula Perianachorescos, esto es del
retiramiento», algunos fragmentos de las Pldricas de Epicteto, con el nombre
de «Sobre los que pretenden vivir con quietud» y la perdida «Apologia de
Lisias sobre la muerte de Erathdstenes», que todavia conservaba Mayans y
Siscar®. También por estos afios dirigié a Ramirez de Prado otro escrito de

% ANTOLIN, G.: Art. cit., pag. 365.

% Cfr. PEREZ PASTOR, Cristobal: Bibliografia madrileiia, 111, Madrid, Revista de Ar-
chivos, Bibliotecas y Museos, 1907, pag. 489 y MOROCHO GAYO, Gaspar: «El testamento de
Pedro de Valencia», en Revista de Estudios Extremeiios, 44, 1988, pags 37-40.

» Cfr. «Correspondencia literaria de D. Gregorio Mayans y Siscar», en Revista de Archivos,
Bibliotecas y Museos, XII, 1905, pag. 51.



70 Luis Gémez Canseco

indole social «A cerca de los hijosdalgo»*. Fue probablemente entonces
cuando compuso dos trataditos basados en los Anales Eclesidsticos del car-
denal Baronio «De los libros sagrados y del tiempo en que se escrivieron»
y «De los libros del Nuevo Testamento»; el 12 de-abril de 1605 firma la «Carta
alldo. Ontiberos prior de Santiago de 1a Espada de la ciudad de Sevilla acerca
de un lugar de Plinio sobre el que controbertian los Dres. Luna y Guillén
médicos de dicha ciudad»; el 22 de junio dirige al duque de Feria una «Carta
sobre el enquentro que tuvo con el cardenal Baronio cerca de las cosas de
Espaiia, sobre lo que escribié negando la venida de Santiago a Espafia y otras
opiniones que sigui6», «Discurso para el Duque de Feria al dar gracias al Rey
por haberle nombrado virrey de Sicilia» y otra «Carta sobre la poblacién y
aumento de la villa de Zafra»; por tltimo, compuso unos «Preceptos de Noé»,
también mencionados por don Gregorio Mayans, y una «Exposicién» sobre
el primer capitulo del Génesis.

Con intervalo de once dias, Pedro de Valencia escribi6 a fray José de
Sigiienza y al pintor Pablo de Céspedes para consultarles sobre otro oficio
en memoria de Arias Montano. El prior del convento de Santiago, Alfonso
Ontiveros, habia dispuesto un nuevo nicho en la capilla mayor par sepulcro
definitivo del biblista y le habia encargado una inscripcién latina con que
cubrirlo: «Yo -confiesa a fray José el 14 de agosto de 1604-, de més de lo
poco que s€ en este género i en todo, estoi como el médico en entermedad
propia. No me bastarfan mil paredes para escrivir lo que quisiera»*'. Con el
envio de dos redacciones distintas, solicita su correccién o la composicién de
alguna mejor. Otro tanto hace con Pablo de Céspedes, al que escribe el-dia
25, dandole también noticia de sus consultas con Francisco de Medina,
secretario del arzobispo de Sevilla, y el maestro Baltasar de Céspedes, yerno
del Brocense y catedrético de Salamanca®.

En sucesivas cartas, Pedro de Valencia sigui6 tratando de las correcciones
hechas por Bernardo de Alderete y por el jesuita flamenco Martin del Rio y
de la colocacién definitiva de la ldpida. Pablo de Céspedes le dedicé ese
mismo afio su Discurso de la comparacién de la antigua y moderna pintura

© MOROCHO GAYO, G.: Art. cit., pig. 37.
“ ANTOLIN, G.: Art. cit., pag. 367.
“ Cfr. MARTINEZ RUIZ, Juan: Art. cit., pag. 390.

El humanismo después de 1600 71

y escultura® y le realiz6 diversas consultas sobre temas eruditos, tales como
si los sirios son llamados arameos entre autores griegos o sobre las columnas
egipcias en la nave de Ptolomeo Filopator. Gracias a la dltima de estas tres
cartas, fechada a 22 de enero de 1605, sabemos que dofia Inés Ballesteros
habia dado a luz una nueva hija diez dias antes. Ni la situaciéon econémica
de la familia, ni el proyecto de edicion de las obras de Arias Montano
mejoraban. En octubre de 1604 escribio al padre Sigiienza insistiendo en sus
dificultades para conseguir el dinero que pedian de Flandes. Moreto, que ahora
regentaba la imprenta de Plantino, habia cortado 1a comunicacién con €l y ni
las buenas intenciones del licenciado Mora, prior de Santiago de la Espada,
de publicar las obras a cuenta del convento llegd a hacer que éstas vieran la
luz.

Con mayor frecuencia cada vez, reaparece la estrechez en la que viven y
casi con vergiienza, forzado por Juan Ramirez, Pedro de Valencia solicita
ayuda: «El es més cuidadoso de nuestra pobrega, i me indujo los dias pasados
a que escriviese a v.P. en ragcon de pretension de alguna ayuda de costa. I
todavia dize, que puede aver ocasién en que v.P. se halle cerca de su Magestad
i le pida alguna poca cosa. Imaginacién de mogo me parece a mi ésta, pero
hdzeme que la escriva a v.P.»*. Su situacién econdmica, reflejo exacto de la
que se vivia en las zonas rurales, debi6 determinarle a dirigirse al rey. En julio
de 1605, compuso un «Discurso sobre el precio de el trigo al Rey Nuestro
Sefior», que no solo era un arbitrio destinado a establecer y hacer cumplir una
tasa, sino una protesta social contra los que se enriquecian especulando con
la pobreza de los demas. Pedro de Valencia, aprovechando ¢l cauce abierto
con fray Gaspar de Cérdoba, remiti6 el 27 de dicho mes el discurso al nuevo
confesor real, fray Diego de Mardones:

Aunque yo no sea conocido de V.P.R. confio que le es bien conocido
y encomendado ¢l pablico bien (...). Los que me conocen de muchos afios
y saben que ha mds de 25 que estoy en opinién de buen estudiante, y que
nunca he tratado de venderla, ni de pretensiones de acrecentamiento
temporal, aunque no tengo mucha posivilidad, creerdn de mf esto y algunos
lo pueden certificar a V.P.R. en esta corte. El Padre Maestro Fr. Gaspar
de Cérdova (a quien Dios dé su gloria) me conocia y hacia merced y me
tenfa mandado le escribiese advirtiéndole de las cosas que entendiese

3 Ibid. pags. 390 y 392. Sobre el discurso, vid. BROWN, Jonathan: Imdgenes e ideas de
la pintura espaiiola del siglo XVII, Madrid, Alianza Edilorial, 1980, pags. 45 y 59-61.

4 Ibid., pag.441.



72 Luis Gémez Canseco

pertenecer al bien de estos Reynos y a la conciencia de S.M. Aquel
mandado, tomandolo mds como del oficio que como de la persona, me
obligd a proseguir el mismo intento con V.P.R. y darme atrevimiento y
confianza para que lo haga con esperanza de buenos efectos lo mucho de
doctrina y piedad christiana que me certifican de V.P.R.*S

El discurso y la intencidén del humanista fue mds que favorablemente
recibida y no podia ser de otro modo, ya que fray Diego de Mardones se habia
enfrentado al duque de Lerma desde el mismo momento de su llegada a la
corte, en 1604. Aunque Lerma intenté alejarlo de la politica, entr6 en el
Consejo de Hacienda ocupando la plaza de su antecesor. Fray Diego se
convirti6 en el mejor apoyo de la reina, que ya para entonces estaba
abiertamente enfrentada al duque. El valido habia prohibido que se dirigiesen
peticiones y memoriales a dofia Margarita de Austria y sus choques con la
reina y fray Diego de Mardones se habian hecho tan violentos, que el cardenal
Borghese llegé a escribir: «Aqui existe casi una guerra civil. La reina no piensa
en otra cosa que en abatir al duque de Lerma, pero se gobierna con mueha
prudencia y estd esperando la ocasion oportuna»*®. En este ambiente se acogi6
el «Discurso sobre €l precio del trigo» como agua de mayo, como una nueva
arma arrojadiza contra los abusos de Lerma y sus ministros. En adelante,
Mardones pidié el parecer de Pedro de Valencia para diversas cuestiones de
estado y més tarde la reina fue destinataria de varios de sus escritos. Entre
1605 y 1607, Pedro de Valencia envid a la corte un tratado «Acerca de los
moriscos de Espafia», acompaiiado de una carta a fray Diego de Mardones
haciéndole ver los inconvenientes de la subida de 1a moneda de plata y ofra
«Carta sobre la generalidad e igualdad en el repartimiento de cargas publicas,
cultivo de las tierras, subida de la plata, tributo de la harina y precio del pan».
Acuciado por las necesidades econdmicas y obligado a pretender, Pedro de
Valencia solicitd entonces la intercesion de fray José€ de Sigiienza ante fray
Diego de Mardones para alcanzar plaza en la corte:

Vuestra paternidad se sirva de, viéndolo ahi, sin dar a entender que
vuestra paternidad sabe de mi nada de esto, hacer alguna mencién de mi
por ocasién de los libros griegos de esa librerfa, o por otra via que a vuestra

4 «Carta a Fr. Diego de Mardones del Convento de dominicos de Burgos, Confesor de
Felipe 3¢ y obispo de Cérdoba, remitiéndole para el rey un discurso sobre 1a tasa del pan. Zafra,
27 de julio de 1605», BNM, Ms. 11160, fols. 15r-16r.

4 Cit. por PEREZ BUSTAMANTE, C.: Op. cit., pag. 125.

El humanismo después de 1600 73

paternidad le parezca y avisarme cémo acudiere (. . .) Bien echo de ver
cuil mal me estarfa in hoc saeculo et in futuro la pretensién y la vivienda
en la coite, aunque no falta la tentacién del hambre, que propone piedras
y otras cosas mis duras, y pide que hagamos de ellas pan."’

Fray José de Sigiienza, para entonces muy enfermo y con sesenta y dos
afios, murié el 22 de octubre de ese mismo afio, pero sus acciones en la corte,
debieron ser eficientes. Siete meses después, el 22 de mayo de 1607, el rey
nombré a Pedro de Valencia cronista del reino, con un sueldo de 80.000
maravedis, a los que se afiadio 107.000 mds como ayuda de costa. En
diciembre de 1606 su primo Alonso Ramirez de Prado entraba en la cércel
de 1a Alameda, donde permaneci6 hasta su muerte. Un afio después le siguié
Pedro Franqueza. Fue entonces cuando la universidad de Salamanca le ofrecié
una cétedra de griego, aunque tuvo que renunciar a ella ante la lamada del
rey. Pedro de Valencia estaba en la corte el 11 de abril de 1607. Trece afios
después, a la hora de redactar su testamento, se arrepentia de ello:

Yo sé que dejo a mi muger y hijos en grande desamparo de las cosas
“humanas, de manera que no se podrén sustentar en la forma que pudieran,
si yo hubiera perseverado con mi familia en el lugar donde naci, o en otro
que no fuese la corte, donde pudiesen ser de algtin uso mis estudios, como
lo hubieran sido en la Universidad de Salamanca, **

3. Los trabajos de la corte.

La destitucién de fray Diego de Mardones en 1606 dejd desvalido en la
corte a Pedro de Valencia, pues fray José de Sigiienza habia muerto y Alonso
Ramirez, que se encontraba en la cdrcel, no era el mejor aval. A pesar de ello,
mantuvo siempre la amistad y el trato con sus sobrinos Antonio y Lorenzo
Ramirez de Prado, de cuyo bautizo habia sido padiinc. Sin embargo, las
relaciones de Arias Montano todavia habian de servirle y parece que, al poco

7 Ibid., pags. 44-45.
# MOROCHO GAYO, G.: Art. cit., pag. 18.



74 Luis Gémez Canseco

de asentarse con su familia, alcanzé un trato continuo y familiar no tanto con
los circulos intelectuales madrilefios como con tedlogos y magnates préximos
a la corte. Su bidgrafo anénimo hace relacién de ellos:

Los Mtros. fr. Gregorio de Pedrosa, fr. Hortensio Paravicifxo, fr.
Francisco de Sesas, predicadores de su Magestad, Juan Bautista Lavafia.
De los principes, el cardenal de Toledo don Bemardo &, el duque de Feria,
el condestable, el conde de Lemos, don Juan de Ididquez, el marqués’ de
Velada.*?

Como peticiones y consultas de estas nuevas amistades surgieron no pocos
de los tratados que Pedro de Valencia compuso durante esos afios: un
«Discurso sobre materias del Consejo de Estado dirigido a una persona que
le pidié dictamen», un tratadito sobre los dones de la gracia y la predestina-
cion, un comentario al versiculo 1, 66 de san Lucas, «De la tristeza segiin
Dios, i segin el mundo, consideracién de un lugar de San Pablo», «Ad
orationem dominicam illam Pater Noster qui est in coelis Symbola», «Dis-
curso en materias de guerra y estado compuesto con palabras y sentencia de
Demdstenes» o los «Discurso sobre que deben comunicar los pobres a los ricos
las dotes de la doctrina y entendimiento» y «Discurso sobre ¢cémo instruir a
un grande de Espafia en la materia de Estado», que menciona Nicol4s Aatonio.

Entre todos, el principal conocimiento de Pedro de Valencia en la corte
fue el de don Bemardo de Sandoval y Rojas, arzobispo de Toledo e Inquisidor
General. A su sombra se mantuvo hasta la muerte del prelado en 1618, con
el papel de amigo y consejero. Desde muy temprano y muy intensamente tuvo
que cultivar esta relacion, pues apenas un afio después de su llegada, el 1de
febrero de 1608, le dedic6 a don Bernardo de Sandoval «Para la declaracién
de una gran parte de la Estoria Apostdlica en los Actos, y en la epistola ad
Galatas advertencias», su principal estudio biblico y el dnico entre sus escritos
que tuvo la intencion de publicar. Las palabras de la dedicatoria ilustran la
vida y los intereses del humanista:

V.8.1. en los ratos que le es dado respirar de la muchedumbre y
gravedad de los negocios y cuidados que le causa el goviemo del rebaiio
propio y la asistencia con el Rey, nuestro Mayoral y Sefior, en la guarda
de la cabaiia real desta Monarchia Cathdlica, gusta de entretenerse o en
leccidn, o en conversacidn de la ‘doctrina y libros sagrados. A esta

4 BNM. Ms. 5781, fol. 136v.

El humanismo después de 1600 75

comunicacién ha V.S.1. sido servido de admitirme algunas vezes, y en ellas
me ha dado caudal con su doctrina, para que pueda y me atreva a ofrecerle
este tratado.*

Poco después, en agosto de 1609, se vuelve a dirigir al arzobispo con un
curiosisimo «Discurso sobre que no se pongan cruces en los lugares inmun-
dos». Como antes habfan hecho los confesores reales y en calidad de
Inquisidor General, don Bernardo de Sandoval y Rojas acudi6 a su autoridad
y solicit6 su dictamen con ocasion de dos graves polémicas que afectaron a
la vida de la Iglesia espafiola. De la primera tenia una conciencia clara, pues
en ella se vio directamente involucrado Benito Arias Montano: la veracidad
del manuscrito encontrado en la Torre Turpiana y de los libros plimbeos del
Sacromonte. La segunda fue motivada por un auto de fe celebrado en Logrofio
en 1610.

Con la donacién, Pedro de Valencia habia recibido todos los papeles, notas,
cartas y escritos de Arias Montano, en cuya ordenacién se ocupé en los afios
que siguieron a la muerte de éste. Entre ellos debian de encontrarse copias
de las cartas con que el biblista respondié a las premuras de don Pedro de
Castro, pues el discipulo sigui6 con fidelidad excesiva las ideas del maestro.
El parecer «Para el Ilustrisimo Cardenal Arzobispo de Toledo don Bernardo
de Rojas y Sandoval, mi sefior, sobre el pergamino y las ldminas de Granada»
estd firmado el 26 de noviembre de 1607. Las circunstancias eran distintas
a las de Montano, que habia mantenido una actitud tibia e indecisa ante el
arzobispo de Granada; Pedro de Valencia condena duramente y sin paliativos
la verosimilitud de los hallazgos. Las consecuencias de esta condena le
acompaiiaron el resto de su vida en forma de enfrentamientos con los
defensores de las 1dminas de plomo. Francisco Gurmendi, criado de don Juan
de Ididquez, heredd sus papeles y, entre ellos, un traslado de los libros
plimbeos enviado a la corte por don Pedro de Castro. Interesado en su
interpretacion, se preocupd de aprender drabe y. més tarde, consiguié la plaza
de intérprete real. Ya en el cargo, inicié una traduccién de los libros
concluyendo en su falsedad. A su opinién se sumaron un dominico maronita
que a la saz6n andaba en la corte con el titulo de arzobispo de Monte Libano,
asi como Luis Zapata, Juan Moreno Ramirez y Pedro de Valencia y entre los
cuatro presentaron memoriales al Consejo Real, a la Inquisicién y al papa
Paulo V. En su contra se levantaron las voces del padre Andrés de Ledn y

© BNM, Ms. 464, fol. 1r.



76 . Luis Gémez Canseco

de don Pedro de Castro, para entonces arzobispo de Sevilla, que en virtud de
la facultad concedida por los breves de Clemente VIII requirié a todos «para
que no hablasen ni en pro ni en contra de los libros, como mandaba Su
Santidad en los brebes, lo que ofrecieron cumplir»*!. Pedro de Valencia
respondi6 acatando el breve y el de Monte Libano fue invitado a Granada para
revisar en persona los originales y las circunstancias de su hallazgo. Ya antes
habia recibido algunos parabienes y su necesidad no estaba como para negarse.
Antonio de Tavares, agente del arzobispo de Sevilla en la corte, escribié a
éste dandole noticia de las trasformaciones; «Aquel xarabe del oro potable
que se le dio, ha dorado tan notablemente, que en ésta entenderd V.I. todo
lo contrario de 1o que hasta ahora le he escrito»*. El arzobispo maronita, tras
su milagroso cambio de opinion, acusé a los que antes fueron de su partido,
y especialmente a Gurmendi, de ser ignorantes de la lengua drabe. Esto y las
defensas del canénigo Bernardo de Alderete, Andrés de Ledn y Francisco
Torreblanca quebraron, segin el juicio parcial de Medina Conde, la voluntad
y el criterio de Pedro de Valencia, llevandole a retractarse de sus opiniones.
Pero no parece probable que asi fuera, ni siquiera los testimonios recopilados
por Medina Conde corroboran esta idea. Mds bien parece que el cronista,
presionado por circunstancias adversas, opté por el silencio, como ya habia
hecho su maestro. En 1618, Francisco Torreblanca trasladaba a don Pedro de
Castro sus palabras: «Pedro de Valencia sélo siente mal del Pergamino, por
que le hacen repugnancia los tiempos, y que quanto a los libros, ademas que
profesa silencio por respeto a S. Ilma., no profesa drabe»%. El tiempo acabd
dandole la razon y, tras la muerte de don Pedro de Castro, Roma reclamaria
los plomos en 1641, para condenarlos definitivamente.

En 1610, Logrofio contempld un auto de fe contra un numeroso grupo de
brujas y brujos que tenfan sus juntas en Zugarramurdi. Siete personas murieron
en la hoguera, cinco fueron quemadas en efigie y dieciocho confesaron, se
arrepintieron y fueron reconciliadas. De todo ello, y de los interrogatorios y
declaraciones, el impresor Juan de Mongastén publicé al afio siguiente de los

3! «Informe a los eruditos sobre la oposicién que hicieron a los descubrimientos antiguos
de Granada el famoso anticuario Pedro de Valencia y otros literatos». BNM, Ms. 1271, fol. 35r.
Sigo esta relacién de los hechos firmada por Cristdbal de Medina Conde, semierudito aficionado
a los libros granadinos.

% Cit. por GODOY ALCANTARA, L.: Op. cit., pig. 118.
3 «Informe a los eruditos», BNM, Ms. 1271, fol. 39r.

El humanismo después de 1600 77

hechos un libelo de notable éxito editorial, Relacién de las personas que
salieron al Auto de Fe que los Sefiores, Doctor Alonso Bezerra Holguin del
Abito de Alcdntara, Licenciado Juan del Valle Alvarado, Licenciado Alonso
de Salazar Frias, Inquisidores Aposidlicos, del Reyno de Navarra, y su
distrito, celebraron en la ciudad de Logrofio, en siete, y ocho dias del mes
de Noviembre, de 1610 Aiios. Y de las cosas y delitos porgue fueion
castigados. El eco de esta relacion llegd a la misma corte y se difundié como
cosa de curioso entretenimiento. Pedro de Valencia tuvo ocasion de leerla y
comunicé los hechos a don Bernardo de Sandoval, que solicito un memorial
escrito sobre el asunto. Dos redactd el cronista, el primero reflexionando sobre
la inconveniencia de dar licencia de impresion para tales obras, condenando
la verosimilitud de las historias y censurando la insensata credulidad de jueces
y reos y el segundo haciendo un breve resumen de las declaraciones contenidas
en el libro. Sus opiniones fueron tenidas en cuenta por el Inquisidor General
y tuvieron sobre los procesos por brujeria el mismo efecto que el Quijote sobre
las novelas caballerescas. El 31 de agosto de 1614 la Suprema sacé una
instruccién sobre magia y brujerfa que dio fin al exceso de celo de los
inquisidores con unos reos mas simples que peligrosos.

Inevitablemente la proximidad a los circulos politicos y su propia indole
intelectual hicieron que Pedro de Valencia tuviera una participacién mdas o
menos activa y directa en los asuntos de estado. Aun antes de ser cronista
real habia demostrado esta voluntad con el «Tratado a cerca de los moriscos
de Espafia», que envid a fray Diego de Mardones en 1606. De cualquier modo,
su primera incursién no tuvo mucho éxito y el Consejo de Estado resolvié
el problema acudiendo a los memoriales del patriarca Ribera y no a los
criterios de Pedro de Valencia. El decreto definitivo de expulsion se firmé
el 9 de abril de 1609, un momento oportuno pues al mismo tiempo se pactaba
la humillante Tregua de Doce Afios con los holandeses. Los afios siguientes
a la expulsién significaron una pi‘ofunda crisis de la agricultura espariola,
especialmente de regadio, ya maltrecha de por si y uno de cuyos principales
sostenes era la mano de obra morisca. Dofla Margarita de Austria fundé el
convento de la Encarnacion en cumplimiento de una promesa hecha en favor
de la expulsién. A pesar de que en este particular no coincidiera con el nuevo
cronista, los afanes reformadores de éste parecian mds proximos a la reina
que al duque de Lerma. Para entonces el enfrentamiento entre ambos se
hallaba en su punto mas dlgido. Aconsejada por sor Mariana de San José,
priora del recién edificado convento, doiia Margarita puso cerco al principal




78 Luis Gémez Canseco

ministro del duque, Rodrigo Calderén, e hizo que el alcalde de corte, don
Gregorio Lopez Madera, investigara sus delitos. Poco después, la reina murié
de su octavo parto y se extendieron los rumores sobre la responsabilidad de
Calderon, que le habia negado la atencion médica. El camino de Lerma quedd
entonces expedito y un afio después logré que su firma tuviera el mismo valor
que la del rey. Las coincidencias de dofia Margarita y Pedro de Valencia en
asuntos econdmicos y politicos debieron de ser notables, ya desde que fray
Diego de Mardones le hiciera llegar sus cartas desde Zafra. Conservamos
algqnas pruebas de esta relacion, a pesar de que el valido habfa prohibido
enviar papeles y memoriales a la reina: la «Dedicatoria a la Reina Doiia
Margarita de su libro intitulado De las enfermedades de los nifios» y un tratado
sobre la condicién espiritual de la mujer. Més alld de simples lisonjas
cortesanas, Pedro de Valencia se detiene a tratar la igualdad espiritual e
intelectual de la mujer y el hombre, su similar capacidad para el gobierno del
alma y del estado y ensalza la particular disposicién de la reina para atender
al bien piblico.

A pesar de que Felipe III se desentendia por completo de los asuntos de
estado, Pedro de Valencia se dirigi6 a €l con algunos de sus escritos mds
densos y reflexivos. El «Discurso a su magestad, para que no se cargue tanto
a los reinos con imposiciones», que menciona Nicolds Antonio, no ha llegado
a nuestro conocimiento. Pedro de Valencia siguié defendiendo los mismos
planteamientos que habia desarrollado en Zafra y todavia en 1613 tuvo que
defenderse de los ataques hechos en la corte contra sus propuestas econémicas
y sociales con una «Respuesta a algunas réplicas que se han hecho contra el
discurso del precio del pan para el Rmo. confesor de S.M., el Ldo. Diego
Mardones». Con esa misma intencién reformadora, dirigi6 al rey el «Discurso
con.tra la ociosidad», censurando la tradicional aberracion de los espafioles
hacia el trabajo, una «Carta al Rey sobre sus intento de quitar 1a limosna de
los presupuestos reales» y dos memoriales sobre agricultura y politicas, «Al
Rey Nuestro Sefior, de Pedro de Valencia, su Coronista General, sobre el
acrecentamiento de la labor de la tierra» y «Al Rey N. S. Consideracion de
Pe.dro de Valencia, su Cronista. A cerca de las enfermedades y salud del
remo».,

Gracias a las investigaciones de archivo hechas por el profesor Morocho
Gayo, sabemos que Pedro de Valencia no s6lo desarrollé en la corte una
simple labor consultiva y que su trabajo, culminado o no, correspondio al

El humanismo después de 1600 79

cargo de cronista real®. Antes de su nombramiento, Felipe III tuvo como
cronistas a fray Prudencio de Sandoval y Antonio Herrera, a los que después
se unieron fray Juan de la Puente, Gil Gonzdlez Davila, Luis de Cabrera y
Coérdoba y, en calidad de cosmégrafo, el portugués Juan Bautista Lavaia. Al
menos desde 1611 a 1613, Pedro de Valencia estuvo ocupado en la elaboracion
de una historia de Felipe IiI. De tal historia no parecc haber guedado rastro,
aunque sf se han conservado algunas «Relaciones de Indias» que el cronista
habia empezado a escribir en 1608 con un «Discurso sobre la provincia de
los Quixos», conservado con otras relaciones en €l manuscrito 3064 de la
Biblioteca Nacional de Madrid®.

A este trabajo puramente historiografico estudiado por el profesor Morocho
hay que afiadir un proyecto de decoracién hecho en colaboracion con Juan
Bautista Lavafia, «Descripcion de la pintura de las virtudes». Se trataba de
una representacién alegérica de las cuatro virtudes cardinales acompanadas
de virtudes menores, destinada a las bovedas de una galeria del palacio real.
Como delegado del Consejo Real de Castilla, Pedro de Valencia firmé varias
e importantes aprobaciones, hasta trece, entre 1609 y 1621. La simple némina
de los libros que aprobé da idea de su contacto y relaciones con la cultura
de la época®. Sus aprobaciones parecen responder siempre a un interés
personal en la obra o en el autor y nunca deja pasar la ocasion sin hacer un
comentario, una observacién o un elogio. Asi, censura las opiniones de

% Cfr. MOROCHO GAYO, Gaspar: Art. cit., pags. 11-16 y «Una historia de Felipe 111
escrita por Pedro de Valencia», en Homenaje al profesor Juan Torres Fontes, 11, Murcia,
Universidad de Murcia, 1987, pdgs. 1141-1151.

55 Cfr. MOROCHO GAYO, G.: «El testamento de Pedro de Valenciar, ed. cit., pag. 13.

36 Congquista de las islas Molucas (Madrid, Alonso Martin, 1609) de Bartolomé Leonardo
de Argensola; Tesoro de la lengua castellana o espafiola (Madrid, Luis Sinchez, 1611) de
Sebastidn de Covarrubias; Historia General del Perit de Garcilaso de la Vega; Obras (Madrid,
Juan de 1a Cuesta, 1611) de Luis Carrillo de Sotomayor; Quarta parte de la historia pontificial
y catélica (Madrid, Luis Sénchez, 1612) de Luis de Bavia; Primera parte de los veintivin libros
rituales y monarqufa indiana con el origen y guerra de los indios occidentales, de sus poblaciones
descubrimientos, conquista y otras maravillas de la nueva tierra de Juan de Torquemada; Liga
deshecha por la expulsion de los moros de los reinos de Espafia de Juan Méndez de Vasconcelos;
Historia y anal de las cosas que hizieron los Padres de la Compafiia, por las partes de Oriente
y otras, en la propagacién del Evangelio (Madrid, Iinprenta Real, 1614) de Cristébal Sudrez de
Figueroa; Filipe Segundo Rey de Esparia (Madrid, Luis Sanchez, 1619) del cronista Luis de
Cabrera y Cérdoba; Los mds fieles amantes, Leucipe y Clitofonte, historia griega por Aquiles
Tacio Alexandrino, traduzida, censurada y parte compuesta por Diego Agreda y Vargas (Madrid,



80 Luis Gomez Canseco

Jiménez Pai6n sobre el origen de la lengua castellana, elogia la persona més
que la obra de Carrillo y Sotomayor, defiende la cultura espariola con el
ejemplo de Argensola o sostiene y encomia, al aprobar el Tesoro de la lengua
castellana, 1a necesidad de cultivar las lenguas romances, con términos casi
ilustrados y llamando a la «propiedad, pureza y elegancia de la lengua»*’,

Pedro de Valencia también fue consultado por el Santo Oficio en calidad
de calificador de libros, con ocasién del nuevo indice expurgatorio que don
Bernardo de Sandoval y Rojas se propuso editar. La Junta del Indice estaba
formada por el doctor Jerénimo Ruiz de Camargo, el jesuita Juan de Pineda,
fray Francisco de Jerez, del Carmelo, y el dominico fray Tomas de Maluenda.
Entre los consultores ajenos a la Junta se encontraba Pedro de Valencia, El
trato amistoso con el Inquisidor General y su reconocida autoridad justificaba
esta eleccion. Al menos tres calificaciones conocemos de las que debieron se
bastantes mds y todavia pudieran encontrarse en el Archivo Hist6rico
Nacional. La primera, de 1611, recomienda la prohibicién de las Observationes
chronologicae de Leonhart Krentzheim. La Junta, sin embargo, opté por
expurgarlas, a pesar de la recomendacién del humanista®®, El segundo do-
cumento es una amplia y detallada expurgacion: «Por mandado de la Junta
del Catdlogo congregada por orden del ilustrisimo Sefior Cardenal Inquisidor
General i del Consejo de la general Inquisicién de Espafia e visto lo que los
padres Gerénimo Prado i Juan Baptista Villalpando escrivieron i se imprimi6
en Roma el aiio de 1596»%. Se trataba de un libro de emblemas biblicos, In
Ezechielem explanationes, impreso por Ildefonso Ciacconi. Pedro de Valencia
hace uso de sus muchos conocimientos escrituristicos para rebatir la
iconografia y los comentarios de ambos autores, optando por la expurgacion

Juan de la Cuesta, 1617); la reedicién de Refranes o proverbios en romance del Comendador
Griego (Madrid, Juan de la Cuesta, 1619), curiosamente prologada por Ledn de Castro; Versos
de Fernando de Herrera (Sevilla, Gabriel Ramos Vejarano, 1619), editados por su amigo
Francisco Pacheco, €l pintor; y el Mercurius Trimegistus (Bitiae, Pedro de la Cuesta Gallo, 1621)
de Bartolomé Jiménez Patén.

" COVARRUBIAS HOROZCO, Sebastian de: Tesoro de la lengua castellana o espafiola,
Madrid, Luis Sinchez, 1611. Aprobacién de Pedro de Valencia.

% Cfr. PINTA LLORENTE, Miguel de: La Inquisicién espafiola y los problemds de lo
cultura y la intolerancia, Madrid, Ediciones Cultura Hispanica, 1958, pag. 84. El indice incluye
el libro de Krentzheim entre los libros expurgados. Cfr. Index librorum prohibitorum et
expurgatorum, ed. cit. pags. 595-597,

% BNM, Ms. 149, fol. 159r.

El humanismo después de 1600 81

de cuatro emblemas y cuatro glosas explicativas. Sin embargo, este libro no
aparece en la lista definitiva de obras prohibidas elaborada por la Junta, ni
en la de expurgadas:

La preparacidn del nuevo indice dio también ocasién a que Pedro de
Valencia hiciera voto piblico como discipulo de Arias Montano. Las obras
de su maestro habfan sido gravemente expurgadas en el Indicis Librorum
Expurgandorum in Studiosorum gratiam Confecti, €l Indice del Maestro del
Sacro Palacio, salido de Roma cuatro afios antes. Autdgrafa de Juan Moreno,
el 24 de agosto de 1611 sc presenté a la Junta del Catdlogo una «Declaracion
de Pedro de Valencia de los lugares de Arias Montano que se censuran en
el Expurgatorio Romano». En ella se trataba de aclarar y justificar determi-
nades pasajes de Montano considerados ambiguos y proximos a posiciones
heréticas, especialmente en lo referente a la accidn de la gracia® . Valencia
entiende que la voluntad de los censores romanos, y no mas, incluyé a Arias
Montano en el indice: «M4s fécil uviera sido al censor Romano reducir a
catblica y pia doctrina todos los dichos que se sefialan en el expurgatorio, i
no deducir de ellos proposiciones erroneas»®'. Si se acude al Index de
Sandoval, pueden comprobarse las consecuencias del informe presentado por
Pedro de Valencia.

El Indice de 1612 se conforma con un «Commentariis, et ¢. Cautio, et
Explicationes» para los textos de Montano, entre 10s que se encontraban cuatro
de Commentaria in Isaiae prophetae sermones, cuya edicion habia preparado
Pedro de Valencia. Tampoco debe olvidarse que en el nuevo catilogo se
expurgaban, aunque moderadamente, las obras de Justo Lipsio, la Biblia y ¢l
Thesauri linguae Sanctae de Sanctes Pagnino, que Montano habia utilizado
repetidamente, la Biblia de Francisco Vatablo editada en Salamanca por
Gaspar de Portonariis, el Hypotiposeon de Martin Martinez Cantalapiedra, el

€ John A. Jones ha estudiado detenidamente este documento y sus consecuencias en el Index
de 1612. «Arias Montano and Pedro de Valencia: three further documents», en Bibliothéque
d’Humanisme et Renaissance, XXXVIII, 1976, pags. 351-354; «De mente et electione ad Petrum
Valentiam Ode Tricolon»: Una nota sobre Arias Montano, Pedro de Valencia y el ‘Fomes
Peccati’ (Separata de la Revista de Estudios Extremeiios), Badajoz, Diputacién Provincial, 1978;
y, sobre todo, «Pedro de Valencia’s defence of Arias Montano: The expurgatory indexes of 1607
(Rome) and 1612 (Madrid)», en Bibliothéque d’ Humanisme et Renaissance, XL, 1978, pags. 121-
136.

st (Declaracién de Pedro de Valencia de los Iugares de Arias Montano. que se censura en
el Expurgatorio Romano», AHN, Ms. Ing., Leg. 4467, n® 38, fol 16v.



82 Luis Gémez Canseco

Commentariis in sacram historiam losuae de Andreas Masius y hasta vein-
titrés lugares del [tinerario de Benjamin Tudelense, traducido al latin y editado
por el propio Arias Montano. Pero la influencia de Arias Montano alcanzé
al nuevo indice, que siguié el Index librorum prohibitorum et expurgatorum
elaborado para los Paises Bajos y completado al afio siguiente con el Index
expurgatorius librorum qui hoc saeculo prodierunt, Este iltimo era obra
personal de Montano y con €l habia pretendido, adelantidndose al indice que
se preparaba en Roma, salvar si no la totalidad, el grueso de importantes
autores condenados. Ese mismo criterio expurgatorio se mantuvo en los
censores de 1612: «El Indice de Bernardo de Sandoval -explica Marcel
Bataillon refiriéndose a Erasmo- expurgatorio en gran medida, se inspira por
_fin en el trabajo de Arias Montano»®, No sélo con Erasmo, con otros autores
problemdticos como Sebastidn Munster y Carlos Molineo se sigue la misma
pauta. Légicamente debemos pensar que la proximidad de Pedro de Valencia
al Inquisidor General debi6 influir en esta presencia del catdlogo elaborado
por Montano, asi como en las licencia para leer libros prohibidos reservadas
a «varones doctos 1 pios», en lalicitud de la Pardfrasis Caldaica, en 1a condena
explicita de cualquier impresién de astrologia judiciaria, en el intento de salvar
los textos humanistas (Valla, Alberti, Dante, Petrarca, Boccaccio, Sannazaro,
Ariosto o los Scaligero) por la expurgacion y en el caricter notablemente mas
abierto y liberal de este indice con respecto a sus predecesores.

El 11 de mayo de 1613, Luis de Géngora le escribié una carta solicitando
una «censura rigurosa y critica» del Polifemo y la Soledad Primera. El en-
cargado de hacer llegar la carta y la copia de los poemas a Madrid fue Pédro
de Cdrdenas, que aproveché la circunstancia para mostrarlos a don Alonso
Cabrera y a otros amigos madrilefios antes que al propio destinatario. De la
Fdbula de Polifemo y Galatea, Pedro de Valencia conocia previamente al-
gunos fragmentos, leidos con fray Hortensio Félix Paravicino en casa de don
Enrique Pimentel y en la del contador Morales. Dada la diferencia de edad,
parece logico que el trato y la amistad naciera gracias al pintor y escritor Pablo
de Céspedes, que habia muerto el 26 de julio de 1608%%. Es significativo que
Gongora, en medio de tantas y tan acerbas polémicas y enfrentamientos

¢ BATAILLON, Marcel: Erasmo y Espafia, Madrid, FCE, 1979 pag. 723.

€ Manue] Pérez Ldpez propone que su trato se debia a las relaciones que Valencia mantenia
en Cérdoba, de donde su padre era natural. Cfr. Pedro de Valencia, primer critico gongorino,
Salamanca, Universidad de Salamanca, 1988, pdg. 12.

El humanismo después de 1600 83

literarios, eligiera como censor a un hombre absolutamente ajeno al ambiente
de las academias, que protagonizaban la vida poética de la corte. Pedro de
Valencia retrasé la respuesta, motivando incluso que Pedro de Cérdenas
enviara un criado para urgirle. El 30 de junio aparecen firmadas las dos
versiones autégrafas de la censura compuesta por el humanista. que entré a
formar parte principal de las armas arrojadizas usadas por gongorinos y
antigongorinos hasta el mismo siglo XIX.

En el circulo de relaciones que Gongora tenia en la corte, hay que sefialar
la presencia de fray Hortensio Félix Paravicino, fray Josef de Valdivielso y
de Miguel de Cervantes, que en su Viaje del Parnaso. dedica al poeta cordobés
un calido homenaje, sobre todo si lo comparamos con la frialdad del que dirige
a Lope o las alusiones burlescas del de Quevedo. Cervantes volvié a Madrid
con la corte, en 1606, y para entonces su circulo de relaciones era el mismo
que el de Pedro de Valencia. El conde de Lemos, seiialado por el bidgrafo
andénimo del humanista como uno de sus principales amigos, recibe entre 1613
y 1617 las dedicatorias de las Novelas Ejemplares, Ocho comedias v ocho
entremeses, 1a segunda parte del Quijote y Los trabajos de Persiles y
Sigismunda. El capelldn de don Bernardo de Sandoval y Rojas. fray Josef de
Valdivielso, al que también elogia en el Viaje del Parnaso. fue el encargado
de aprobar el Quijote de 1615 y el Persiles y lo hizo con palabras de afecto
y admiracion. La tercera aprobacién del Quijote, obra de otro capellan de don
Bernardo, el licenciado Mirquez Torres, es aiin mas ilustrativa al mostrar este
trato. Por si fuera poco, ¢l propio Cervantes hace declaracién explicita de su
relacién con el circulo de don Pedro Ferndndez de Castro y el Inquisidor
General en el prélogo de 1615:

Viva el gran conde de Lemos, cuya cristiandad y liberalidad, bien
conocida, contra todos los golpes de mi corta fortuna me tiene en pie, y
vivame la suma caridad del ilustrisimo de Toledo, don Bemardo de
Sandoval y Rojas, y siquiera no haya emprentas en el mundo, y siguiera
se impriman contra mi mas libros que tienen letras las coplas de Mingo
Revulgo. Estos dos principes, sin que los solicite adulacién mia ni otro
género de aplauso, por su sola bondad han tomado a su cargo el hacerme
merced y favorecerme: en lo que me tengo mas dichoso y mds rico que
st la fortuna por camino ordinario me hubiera puesto en su cumbre®,

% «Prblogo al lector» en Don Quijote de la Mancha: ed. de Juan Bautista Avalle-Arce;
Madrid, Alhambra, 1983, II, pigs. 13-14.



84 Luis Gémez Canseco

En el circulo de amistades cervantino también se hallaban Luis de Cabrera
y Cérdoba, cronista real, y Lorenzo Ramirez de Prado, sobrino de Pedro de
Valencia y pésimo poeta, al que sin embargo dedica nada menos que quince
elogiosisimos versos en el Viaje del Parnaso, haciendo memoria de la adversa
fortuna sufrida por su familia. En estas circunstancias, y aun faltando prueba
documental, no me cabe la menor duda de que Miguel de Cervantes y Pedro
de Valencia se conocieron, se trataron y se admiraron. No es una simple
coincidencia de fechas y relaciones, sino toda una afinidad ideoldgica y
espiritual. Salvando las distancias y la intensidad, ambos recibieron con una
formacion similar el legado del humanismo y tuvieron que enfrentarse a una
nueva realidad. Si hacemos cuenta de los problemas histéricos, filoséficos o
religiosos de que se ocupé Cervantes, veremos que coinciden en analisis y
actitudes con Pedro de Valencia: la mofa de los plomos del Sacromonte que
aparece al final de la primera parte, el morisco Ricote, las reflexiones sobre
la adivinacion y la brujeria en el Cologuio de los perros, que, como sefala
Menéndez Pelayo, «se acercan mucho a las de Pedro de Valencia»®, las
afinidades erasmistas o el problema de la verdad y el conocimiento. Incluso
en los gustos literarios se mantuvo esa afinidad. El1 mismo afio en que Juan
de la Cuesta publicé péstumamente el Persiles, Pedro de Valencia aprobaba
en estos términos tan cervantinos otra novela bizantina salida de las mismas
prensas, Los mds fieles amantes, Leucipe y Clitofonte, historia griega por
Agquiles Tacio Alexandrino, traduzida, censurada y parte compuesta por
Diego Agreda y Vargas:

Es una historia fabulosa ... que anda traduzida en latin y en toscano
(...) Y me parece cosa digna de que se imprima, para apacible entrete-
nimiento y exemplo de artificiosas y ttiles ficciones, sin ofensa de las
costumbres, antes con aviso y documentos nobles, y virtud entre los
desconciertos de la mocedad y acontecimientos desgraciados de la vida.t

Nos parece estar oyendo al candnigo toledano que al final de la primera
parte del Quijote hace el recuento de condiciones que debe guardar una novela

¢ MENENDEZ PELAYO, M.: Historia de los heterodoxos espafioles, Madrid, B.A.C.,
1978, 11, pdg. 277.

% AGREDA Y VARGAS, Diego de: Los mds fieles amantes, Leucipe y Clitofonte, historia
griega por Aquiles Tacio Alexandrino, traduzida, censurada y parte compuesta por , Madrid,
Juan de la Cuesta, 1617. Aprobacién de Pedro de Valencia.

El humanismo después de 1600 85

para ser buena. Pedro de Valencia y Cervantes fueron discipulos de la dltima
generacién del erasmismo espaiiol y herederos de una forma de conocimiento
en proceso de quiebra, 1a del humanismo. El saber renacentista, que habia sido
todo un acontecer espiritual, para estas alturas era un puro farrago sin sentido
propio y su paradigma mas perfecto era el primo del Quijote, autor de un
magnifico Suplemento a Virgilio Polidoro.

Por esas fecha, y con un espiritu exacerbadamente contrarreformista, el
padre Andrés de Leon se lanzé a componer una version de la Pardfrasis
Caldaica que prescindiera de los textos originales para conformarse con las
lecturas de la Vulgata. Esta intencidn no sélo atacaba directamente la obra
que m4s polémica habia levantado entre las de Arias Montano, la Biblia Sacra,
sino el espiritu critico de todo el humanismo. Y Andrés de Ledn era consciente
de ello:

Mas como el claustro los dio -escribe atacando los argumentos de
critica textual con que se le condenaba- por no censores de la lengna como
también el consejo en una provisién que estd en el proceso quisieron hazer
de los tedlogos como Laurencio Vala i Erasmo que tanto escrivieron contra
ellos por donde le digeron a el uno Erasmis et omnia rodis después de
averles borrado de sus obras tantos disparates contra la fe.”

Pedro de Valencia y Juan Ramirez se erigieron por segunda vez en
defensores de la memoria de su maestro y de la herencia critica del
humanismo. El padre Andrés de Ledn habia enseiiado matemadticas en Sevilla
hacia 1608 y fue entonces cuando, como hemos visto, participd en la polémica
sobre los libros plimbeos y precisamente en el bando opuesto al del cronista
real. De hecho, ambos pleitos anduvieron juntos y el padre de Ledn solicité
el testimonio favorable del ya mencionado arzobispo de Monte Libano, contra
los ataques dirigidos por Pedro de Valencia y su cuiiado. Tras cinco o seis
afios de estudio en Roma, concentrado en las lenguas biblicas, volvié a Espaiia
con la intencién ya conocida de imprimir una versién de la Pardfrasis Caldaica
aparentemente contraria a la de Montano. En 1615 solicité la aprobacion del

& BNM, Ms. 502, fol. 101r. Sobre Andrés de Ledn, vid. RODRIGUEZ DE CASTRO,
Joseph: Biblioteca Espariola. Tomo Primero que contiene la noticia de los escritores rabinos
espafioles desde la época conocida hasta la presente; facsimil; Hildesheim-New York, George
Olms Verlag, 1977, pags. 532-535 y JONES, J. A.: «Las advertencias de Pedro de Valencia y
Juan Ramirez acerca de la impresion de la paréfrasis caldaica de 1a Biblia Regia», en Bulletin
Hispanique, LXXXIV, 1982, pags. 328-346.



86 " Luis Gémez Canseco

Consejo Real, que remitié el caso y el dictamen a la Universidad de Alcald.
Mais que probablemente, la proximidad de Pedro de Valencia a la Junta que
elabor6 el Indice de 1612 hizo que, entre los textos hebraicos, se respetara
integramente la Pardfrasis Caldaica, que Arias Montano habia incluido en
su Biblia y habfa traducido al latin. Habia bastado con un caute lege, avisando
de los errores que contra la fe catdlica se incluian en el texto. Andrés de Leén
iba més alld que los inquisidores y pretendia eliminar esos errores, que
Montano habia mantenido. La intervencién de Pedro de Valencia no se hizo
esperar y, en esta ocasion, con la estrecha colaboracién de Juan Ramirez. Para
censurar €l manuscrito de Andrés de Ledn se formé una comisién de diez
catedraticos complutenses, en su mayoria del Colegio Trilingiie. Los docu-
mentos del pleito se abren con unas «Advertencias de Pedro de Valencia y
Juan Ramirez. Acerca de la impresién de la Pardphrasis Chaldaica», en
defensa de la incluida por Montanoen la Biblia Sacra y denostando la solicitud
ahora presentada®®. Las «Advertencias» estdn divididas en tres partes: en la
primera se plantean las cuestiones generales sobre las que se basa la censura,
la segunda es un examen de las variantes y enmiendas del nuevo texto y la
tercera es la respuesta a las veintidds objeciones del padre Andrés de Leon
a la Biblia Sacra impresa por Plantino®. Desde el primer parrafo queda clara
la intencion de Juan Ramirez y Pedro de Valencia:

Con facilidad y brevedad se quita de una versién un vocablo y se
sustituye otro sin dar razén de la causa porque se haze. Pero mostrar que
ni el vocablo que estava primero se deviera quitar, ni poner el que se
sustituyd, y que la versién antes de trocarla es la cierta. y no después de
alterada, ni es ficil ni breve. Lo primero a hecho el padre Andrés de Leén.
Lo segundo emos procurado hazer nosotros y assi no an podido dejar de
alargarse estas advertencias.”

El pleito se alargd casi dos afios, entre 1617 y 1618. Un niimero casi
infinito de censuras, réplicas, contrarréplicas, defensas, pruebas, respuestas y

%8 La documentacién sobre el pleito se conserva en los manuscritos 502, Advertencias de
Pedro de Valencia y Juan Ramirez a cerca de la impresién de la Pardphrasis Chaldaica y 503,
Observaciones sobre la Sagrada Escrimura del padre Andrés de Ledn, de la Biblioteca Nacional
de Madrid.

# Las tres partes corresponden a la siguiente foliacion del Ms. 502 de la Biblioteca Nacional
de Madrid: 12 fols. 4r-16r, 22 fols. 16r-41v y 32 fols. 41v-56r.

* BNM, Ms. 502, fol. 4r.

El humanismo después de 1600 87

declaraciones dieron como resultado el fallo de la comisién universitaria en
contra de Andrés de Leén el 11 de septiembre de 1618. Juan Ramirez se
encargé de llevar a buen puerto la dltima defensa de Arias Montano. Pedro
de Valencia, con sesenta y tres afios, habia empezado a sentirse enfermo y
tuvo que abandonar el trabajo y las reuniones de la comisién. Esta seria su
ultima labor como discipulo de Arias Montano. Le quedaban menos de dos
afios de vida. Juan Ramirez moriria asesinado el 22 de agosto de 16257, El
25 de marzo de 1620, el humanista dictd su testamento ante el notario Juan
Viazquez Roman™. La biografia anénima de la Biblioteca Nacional hace
memoria de su iltimo afio de vida:

Bivié sesenta i cuatro afios con mui buena salud hasta un afio antes
que muriesse, que se fue enflaqueciendo i melancolizando de manera que
pasaba con desconsuelo i desaliento hasta que murié.”

Esto ocurrid el 10 de abril de 1620™. Cuatro dias después Gongora, ya
en Madrid, escribe a Francisco del Corral ddndole la noticia: «Nuestro buen
amigo Pedro de Valencia murid el viernes pasado»™. Casi al mismo tiempo,
nada menos que Lope de Vega solicito al duque de Sessa la plaza vacante
y con esta intencién su protector se dirigio al duque de Uceda, entonces valido
de Felipe III:

Por muerte de Pedro de Valencia ha vacado la plaza de Coronista. Creo
sin duda que concurren en Lope de Vega partes negesarias al que ha de

' La partida de defuncién dice: «Murié el 1do. Juan Ramirez a las espaldas de St. Bernardo,
cassas de Melchor de Balengia, no recivié los sacraos (sic) ni higo testamento porque le mataron».
Lépez Navio y Sanchez Romeralo publican este documento. Vid. LOPEZ NAVIO, José:
«Nuevos datos sobre Pedro de Valencia y sufamilia», en Revista de Estudios Extremedios, XVIII,
1962, pag. 474 y SANCHEZ ROMERALQ, J.: Pedro de Valencia y Juan Ramirez (La hermandad
entre ambos humanistas), Badajoz, Diputacién Provincial, 1969, pags. 16-17.

2 Este testamento estd editado y estudiado por Gaspar Morocho Gayo: «El testamento de
Pedro de Valencia, humanista y cronista de Indias», ed. cit. Sobre los avatares posteriores de
los bienes y la familia del cronista, vid. LOPEZ NAVIO, J.: Art. cit., pags. 471-507.

* BNM, Ms. 5781, fol. 136v.

™ PEREZ PASTOR (Op. cit., 111, pig. 491) y LOPEZ NAVIO, (Ars. cit., pag. 471) re-
producen la partida de defuncién de Pedro de Valencia, tomada de los libros de la parroquia de
San Martin.

73 GéNGORA, Luis de: Obras completas, ed. de Juan e Isabel Millé y Giménez; Madrid,
Aguilar, 1943, pag. 1013.




88 Luis Gémez Canseco

exercitar este ofigio, y quando no se le de el primero, el que vacare; porque
no es hombre que coma los gajes de balde, como otros que en su vida
dexaron pliego de historia escrito, porque este hombre es a quien mds debe
nuestra nacién y mds le onrra y sirbe, y con mds limpias entrafias.’®

SEGUNDA PARTE

¢ VEGA CARPIO, Lope de: Epistolario; ed. de Agustin G. de Amezida; Madrid, Aldus,
1943, 1V, carta 740, pag. 288.




ENTRE ESCEPTICISMO Y ESTOICISMO

1. La renovacién filoséfica del Renacimiento.

Ortega y Gasset planteaba en sus clases de metafisica una paradoja en torno
a Descartes: «;Como es posible que Descartes, inventor de la geometria
algebraica y autor del Discurso del método, dedicase su libro a la Virgen de
Loreto?». En esta breve férmula, Ortega condensa las claves del pensamiento
cartesiano y las de todo lo que esconde tras si: dos siglos de incertidumbres,
El Discurso fue el resultado genial de dos siglos de reflexién sobre tres
cuestiones: una nueva técnica intelectual, una nueva forma de entender las
relaciones con Dios y unos nuevos paradigmas de conducta. Se trataba de
demostrar la invalidez del sistema precedente, el escoldstico-aristotélico, y
encontrar otra forma de ver e interpretar la realidad circundante. En realidad
todo esto empez6 a apuntarse un siglo antes, con Siger de Brabante (1235-
1281) y con un franciscano inglés, Guillermo de Ockham (1290-1349), pero
tan a destiempo que hoy aparecen como simples precursores. Durante el
Renacimiento fue toda una comunidad intelectual la que se dispuso a cambiar
la imagen del mundo heredada y, como consecuencia, las relaciones con Dios.
Ya no era posible la supervivencia del Dios razonado por la escolastica,
aunque como hombres religiosos siguieran sintiendo la necesidad de creer:
pero solo en un Dios que su razén no pudiese comprender, alcanzable s6lo
por el camino de la fe. Estas corrientes fideistas se resolvieron en una
religiosidad emocional, individualista y ansiosa por restaurar el cristianismo
primitivo. Los espirituales franciscanos -entre los que se encontraba Ockham,
los Hermanos de la Vida Comiin y la Devotio Moderna conforman una red
de manantiales subterraneos que confluyen y brotan en la obra de Erasmo,
un hombre estrictamente renacentista. El1 dmbito comiin que santo Tomds
habia creado para Dios el mundo se parcela y resulta imposible evitar los

! SANCHEZ DE LAS BROZAS, Francisco: Tratado de los erroves de Porfirio y de los
otros de la escuela dialéctica; ed. de Francisco Alcayde y Vilar; Madrid, Sucesores de
Rivadeneyra, 1922, pig. 82.



92 Luis Gémez Canseco

conflictos de la fe y la razon, pues ambas terminan por ocupar espacios
incomunicados y, a menudo, incompatibles. Es esta diferencia la que hace
posible que en 1516 Pietro Pomponazzi se permita negar como filésofo y
hombre de ciencia lo que afirma como creyente?,

La disyuncién de lo divino y lo humano crea en el hombre moderno la
conciencia de una penuria a penas sentida durante la Edad Media. Tras el
alejamiento de Dios, se advierte la necesidad de unas guias de comportamiento
vélidas, pues al hombre no le queda otro remedio que seguir viviendo y hacerlo
en orden, individual, social y politicamente. Era preciso el auxilio de una
moral justificable en si misma, independiente de los preceptos religiosos y
la dnica tradicién donde se pudo encontrar ya fabricada fue en la greco-latina.
Platonismo, pitagorismo, epicureismo, horacianismo o escepticismo son
recogidos y, mezclados entre si o evangelizados, se convierten en guia de
comportamiento humano. De cualquier modo fueron muy pocos los que, como
Pomponazzi, se inclinaron por una virtud sin causas ni consecuencias
religiosas:

La parfaite moralité -escribe Léontine Zanta al margen de Pomponazzi-
doit étre en dehors de toute consideration de sanction. La vertu se suffit
i elle-méme, par consequént n’implique nullement la croyance en une
survie, croyance qui nous conduirait a la métaphysique.?

Pero la metafisica siguié en pie y el comportamiento comun del huma-
nismo no fue, como a menudo se repite, una vuelta a la antigiiedad. Quince
siglos de cristianismo condicionaron la imagen del mundo antiguo creada por
los humanistas, que al cabo eran mas deudores de la cultura cristiana que de
sus propias convicciones intelectuales. Lo que hizo Marsilio Ficino en
Florencia no se diferenciaba mucho de lo que antes habian hecho los padres
de Ia Iglesia con el mismo Platén y lo que luego haria la escoldstica con
Aristételes. Todos participaron de ese poder de asimilacién del cristianismo,
que convertia todo lo bueno que se habia dicho en «nuestro». Asi los cristianos
de Roma bautizaron a Séneca y, siglos mas tarde, Justo Lipsio lo cristianizé
en sus obras. El propio Lipsio afirmaba que el filosofo cristiano debia ser ante
todo un ecléctico: «Our mission is to choose those precepts which are most

2 Cfr. De inmortalitate animi, Bononiae, 1516, pag. 124.

® La renaissance du stoicisme au XVle siécle, Paris, Honoré Champion, 1914, pags. 37-
38.

El humanismo después de 1600 93

in conformity with the principles of the Christian religion»®. Lo que si habia
cambiado desde que la Iglesia primitiva legitimé el uso de la cultura pagana
era la actitud. La propia institucionalizacién de la lglesia hizo sentir a los
cristianos la necesidad de reforma y, ya a principios del XVI, los esfuerzos
por alimentar el cristianismo de filosofia antigua no pudieron evitar la ruptura
entre la fe y un mundo cada vez mas emancipado del orden eclesiastico.
Las movimientos pietistas que escalonan la historia espiritual de la Edad
Media, a fuerza de concentrarse en el amor y la fe, terminaron por convertir
la vida moral en una actividad paralela y casi independiente. Todos coinciden
en una simplificacién del mundo moral, que reacciona contra la tradicién
medieval: las obras no brotan de la ley, sino de la fe en Cristo, y su reflejo
en la vida diaria es fruto de una voluntaria imitacién de Cristo, la imitacién
de un hombre por otros hombres ansiosos por encontrar paradigmas morales.
La religiosidad erasmista tiene su origen en estos movimientos. Afios mas
tarde, Hendrick Jansen, Hiél, avanza en la misma direccion e invita a incor-
porarse a su secta a cat6licos, luteranos o calvinistas, evitando el dogmatismo
de todos ellos y ofreciéndoles una nueva espiritualidad encubierta en las
précticas externas de sus particulares credos, a las que no daba la méas minima
importancia. La raiz del problema era el progresivo alejamiento de la fe de
los dominios de la razén, cuyas consecuencias mas inmediatas habian sido
acentuar la incapacidad del hombre para comprender a Dios y dotar a las
acciones humanas de una independencia hasta ahora desconocida. Los
cristianos reformados hicieron de esta separacién una bandera, llevando al
extremo el credo quia absurdum y reaccionando contra la escoldstica medie-
val. Lutero, Zwigle o Calvino condenaron de plano los excesos de la razén
escoldstica y sus esfuerzos initiles por comprender a Dio§5. La sentencia de
Tertuliano, presente siempre en las entraiias de cualquier forma de cristianis-
mo, habia liberado a la fe de las limitaciones de la razén. Parte de la mistica
medieval lleg6 a afirmar que el alma anegada en la fe ya no podia pecar, puesto
que sus acciones participaban de la voluntad divina. Sin embargo, esta
conformidad se perdié para los simples actos humanos. De ahi la urgencia
por encontrar modelos de comportamiento que acudieran en Socorro del

4 SAUNDERS, Jason: Justus Lipsius. The Philosophy of Renaissance Stoicism, New York,
The Liberal Arts Press, 1955, pag. 75.

$ Cfr. DAINVILLE, Francois de: Les jesuites et I'éducation de la sociéié frangaise. La
naissance de I humanisme moderne, Paris, Beauchesne et fils, 1940, 1, pag. 47.



94 Luis Gémez Canseco

hombre y su razon. La Devotio Moderna ofrecia el ejemplo de Cristo; por
su parte, el humanismo convirti6 el pensamiento pagano en una filosofia de
la conducta. Los textos cldsico suministraron nuevas formas de ser hombre

asimilables a las de los santos cristianos. A ellas acude Erasmo en su Manual
del caballero cristiano:

Si somos tan flacos que no podenios seguir ni parecer a los apoéstoles
ni a los mdrtyres ni a las santas virgenes, a lo menos bivamos de tal manera
que en esta carrera no parezca que los gentiles nos echan el pie delante,
ni consintamos que tal cosa pase. De los quales ovo muchos que sin conocer
a Dios a quien adorassen y sin creer que avia infiemno de quien temiessen,
sino por la sola fealdad de los vicios, determinaron que en todas maneras
devian todos huyr de ¢llos. Y tales ovo entre éstos que quisieron mds perder
la fama, la vida y la hazienda que apartarse de lo bueno y honesto (...).
Si no quieres huyr de los vicios por amor de Jesu Christo a quien tan caro
costaste, ni precias tanto a aquél que en tanto precio te tuvo a ti, hazlo a
lo menos por tu propio provecho. Y aunque sea en gran manera peligroso
parar mucho tiempo en este estado, que es como dizen ni estar al vado nj
a la puente, pero ya mucho mejor es los que no pueden assf levantarse a
las virtudes mas ecelentes que llaman heroycas, detenerse siquiera en estas
virtudes polyticas y morales, biviendo sin vicios.®

La ética pagana, en mayor 0 menor grado cristianizada, tendria que facilitar
nuevos argumentos a un hombre moderno que se enfrentaba al mundo
desvalido de los principios teolégicos en los que se habia apoyado durante
quince siglos. Dos asuntos urgfan solventarse: el conocimiento y el com-
portamiento humanos, -es decir, la contemplacion teérica de la verdad ¥y Su
aplicacion practica, la conducta. Esta misma divisién era nueva para el
cristianismo, que hasta ahora habfa estado en posesién de un orden del mundo
y una verdad absoluta que implicaban por si mismos leyes morales. Es sin
duda el Quijote la imagen mds perfecta de este momento del pensamiento
humano. Cervantes hizo del conocimierito y las relaciones del hombre con su
circunstancia el nicleo de su obra. Don Quijote recibe una visén del mundo
y la mantiene exclusivamente por la fe, una fe que depende de su voluntad
individual y no de la raz6n. La conclusién, tras muchos avatares, es el choque
con la realidad y el fracaso a la postre. El propio Pedro de Valencia dio
preferencia a estos dos problemas filosoficos y parecié encontrar la solucion

$ Enquiridion o manual del caballero cristiano, Madrid, S. Aguirre, 1932, pags. 355-356.

£l humanismo después de 1600 95

en la Academia platénica y en el estoicismo. aunque siempre dentro de una
orbita de reflexion cristiana. . 5
Esa opcién compartida entre €stoicismo y escepticismo fue una'soluc1on
casi inevitable para los pensadores de la Edad Moderna. El desvelar.mer'lto que
de la razén hizo el humanismo renacentista tuvo unas consecuencias inespe-
radas. Convertida la duda en argumento de la razdn, la reahda’d quedo con
unos limites desdibujados y confusos, en una crisis que afect6 a tod_qs los
Grdenes humanos. El arma del hombre nuevo no era otra que un escep}tmsmo
que se afana en buscar una imagen cierta de 1a realidad. Para tal bidsqueda
era imprescindible un soporte moral, y nada mds adecuado para un hgmbre
desasistido, que ha de enfrentarse a un mundo poblado.de represel.naﬁlones,
que la filosoffa del Pértico. La renuncia a tqdo lo exterior se c_onv1rtlo en la
mejor defensa ante el mundo y en la posibilidad de una m.ora} 1.x1dep§nd%entz
de la teologia, sostenida tdnicamente en el propio individuo. " Virtu
codiciadfsima para quienes buscaron en el yo refugl.o y clave‘para el nuevo
mundo en construccién. No ofra cosa hicieron Lipsio, Mor.ltalgne. Du Vair,
Charron y, con mds transcendencia, Descartes. Es €l quien 1nven'ta el mundo
moderno tal como lo conocemos, pero antes destruye el antlgug con el
instrumento de 1a duda. En esa aventura hizo uso de una moral exclusivamente

humana:

Como para empezar a reconstruir ¢l alojamiento donde. uno habita -
escribe en el tratado 111 de su Discurso-, no basta haberlo derr.lbac!o y haber
hecho acopio de materiales y de arquitectos, o l?aberse ejercnado' uno
mismo en la arquitectura y haber trazado ademds cuidadosamente el disefio
del nuevo edificio, sino que también hay que proveerse de algunfi otra’
habitaci6n, en donde pasar cémodamente el t'\empo' que d.ure el tra_\bajog asi
pues, con €l fin de no permanecer irresoluto en mis acciones, mientras la
razén me obligaba a serlo en mis juicios, y no dejar de vivir, desde luegt?.
con la mejor ventura que pudiese, hube de arrcglfm'ne una moral proxl'l—
sional, que no se constituia sino de tres o cuatro maximas, que con mucho
gusto voy a comunicaros.’

La «moral provisional» que comunica a sus lector.es es un com.pendlo de
recetas estoicas. El problema era que ni Descartes ni 10s racwnahstag Qe la
época eran escépticos ni estoicos, sino cristlanf)s y» con tf)da probabllldgd,
piadosisimos. No era tan ficil poner entre paréntesis a Dios o a la Iglesia,

T Discurso del método, Madrid, Espasa-Calpe, 1976, pdg. 53.



96 Luis Gomez Canseco

aunque sélo fuera temporalmente. Por eso la primera pauta de conducta
cartesiana palia los excesos: «Seguir las leyes y costumbres de mi pais,
conservando con firme constancia la religion en que la gracia de Dios hizo
que me instruyeran desde nifio»®. San Ignacio de Loyola habia hecho una
recomendacion similar para los momentos de duda. Lo mismo hizo Hiél,
aconsejando a los suyos adaptarse a las costumbres religiosas y al culto
externo del lugar donde vivieran. Mucho antes, pero con similar espiritu,
Tomas de Kempis habia avisado contra los excesos teoldgicos: «Fe se te pide,
y vida recta; no elevado entendimiento, ni el profundizar en 1os misterios de
Dios»®. Fe y vida recta: la renuncia a la raz6n. Ni los humanistas, ni Descartes
oyeron su ensefianza. Después de que Erasmo vy los erasmistas, desde unos
textos filolégicamente inmaculados, desnudaran la fe de razones teoldgicas
en favor de la Philosophia Christi, 1a religién se hace moral, y moral ne-
cesitada de sostén humano. No en vano el Enchiridion de Erasmo acude
repetidamente al ejemplo que los nuevos cristianos han de tener en los
antiguos estoicos, que no contaban con el conocimiento de la revelacién
cristiana. Acuciados por la necesidad de ser racionales, los hombres modernos
llegaron a poner entre paréntesis a Dios mismo y cuando trataron de
restablecerlo racionalmente a su posicién original, resulté imposible. La
cadena de razonamientos cartesianos se rompe precisamente en ese punto. Al
intento de conjugar la fe y la raz6n habfan renunciado antes muchos otros,
entre ellos el mismo Pedro de Valencia, que, tras analizar el criterio de la
verdad, renuncia a toda razén humana para ponerse exclusivamente en manos

de la divina, sin llegar a encontrar otra solucién pactada que el Credo quia
absurdum.

2. El escepticismo en las Academica.
La primera y dnica de sus obras que Pedro de Valencia vio impresa fue

Academica sive de iudicio erga verum, que trata sobre el criterio de la verdad

8 Ibid., pag. 53

® Imitacion de Cristo y menosprecio del mundo, Madrid, Saturnino Calleja, 1899, pdg. 543.

El humanismo después de 1600 97

desde Platén hasta la escuela ecléctica de Potamén de Alejandria, en el siglo
I después de Cristo. La obra salié en 1596 de la oficina plantiniana, regida
entonces por el yerno de su fundador, Juan Moreto. Las Academica son casi
una curiosidad entre los escritos del humanista, que generalmente optd por
el uso del castellano. Pero no es su latin lo que singulariza la obra, sino el
gricgo y todo ¢! conocimiento de primera mano de los iexios filos6ficos
antiguos que esta lengua facilitaba. Tal circunstancia era, cuando menos,
extrafia en la Espafia de finales dcl siglo XVI'®. Como ya vimos, Pedro de
Valencia se iniciden el estudio del griego con Francisco Sanchez de las Brozas
y lo perfeccioné con su propio trabajo en Zafra y, mds tarde, con Arias
Montano. El mismo era consciente de la singularidad de su condicién de
helenista y, antes de ser nombrado cronista real, pretendié alguna plaza en
la corte relacionada con los libros griegos de la biblioteca de san Lorenzo de
El Escorial'’. La obra fue escrita a peticion de don Garcfa de Figueroa, ayuda
de cdmara de Felipe II, y estd dirigida a él. En realidad, sdlo se trataba de
un comentario a las Cuestiones académicas de Cicerén, mas exactamente a
lo que de ellas se conocia, el libro II de su primera redaccion, Lucullus. La
tinica intencién del humanista es comentar a Cicerén acudiendo a las fuentes
originales y salvando, gracias a ellas, los lugares dificiles del original. De
hecho, asi lo entendieron algunos editores ciceronianos en el siglo XVIII,
publicando la obra de Pedro de Valencia al margen de la edicién de las
Cuestiones acadénicas™.

En la introduccién se explica el nacimiento de la filosoffa por el ocio y
la revolucién que Sécrates supuso para el desarrollo de la Logica y la Etica,
frentc al predominio de la Fisica entre los presocraticos. La incorrecta
interpretacion de la disputatio in utramque partem, usada por Socrates como
método de ensefianza, era para Pedro de Valencia la causa de la division de
las escuelas filoséficas griegas y el origen de los diversos criterios para
distinguir la verdad. El autor delimité claramente su campo de trabajo,
renunciando a todo 1o que no fuera el problema del conocimiento humano y
siguiendo la pauta establecida por Cicerén:

1 Cfr, GIL FERNANDEZ, Luis: Panorama social del humanismo espaiiol, Madrid,
Alhambra, 1981, pdgs. 216-217.

1 Cfr. Epistolario espaiiol; ed. de Eugenio Ochoa; Madrid, Atlas, 1965, 11, pag. 44.

1 Cfr POPKIN, Richard H.: The History of Scepticism. From Erasmus to Descartes, New
York/Evanston/London, Harper Torchbooks, 1964, pig. 37.



98 Luis Gomez Canseco

Pensando en los que han de intentar leer las obras filoséficas de M.
Tulio Cicerdn, y en especial su Liiculo, creemos que la aportacién de la
erudicién griega sin la que, segtin afirma Varrén, no es posible comprender
la filosoffa latina, les ha de prestar una ayuda muy valiosa y aportard una
gran luz a otros libros de autores antiguos. Téngase, ademds, en cuenta que
la cuestién del juicio o criterio de la verdad, que vamos a exponer ahora,
ha sido siempre una de las més dignas de atencién.”?

La obra analiza sucesivamente el criterio de 1a verdad en Platén, Arcesilao,
Pirrén, los estoicos, Carneades y la Academia nueva, Clitémaco, Filén de
Larisa, Favorino, Antioco de Ascalén, la escuela cirenaica, Epicuro y
Potamén. A través de su ideas, se estudia la capacidad humana para captar
larealidad, sus limites y los modos de percepcidn, prestando especial atencién
a la epokhé de los escépticos, la suspension del juicio. El autor establece dos
extremos en el pirronismo y el materialismo epiciireo, entre los que sitda la
Academia nueva y el estoicismo, que Pedro de Valencia pretende aproximar.
Es facil suponer que las Academica no son una obra original, como tampoco
lo son los restantes escritos de su autor. Pedro de Valencia no fue un
innovador, ni siquiera al modo en que pudieron serlo Vives, Montaigne o
Lipsio, sino un espiritu docente. Su obra intelectual tiene como objetivo la
recopilacion, el resumen, la explicacién y la aplicacién a la realidad histérica.
Su voluntad docente alcanzé a todos sus textos, que conforman no un sistema
cerrado, sino una red de actitudes representativas de su personalidad. El
aforismo griego que encabeza la obra, «No parecer sino ser», expresa el
proposito de Pedro de Valencia de poner el acento en la disciplina y la utilidad
de su trabajo, evitando ficiles acrobacias verbales o personales. Lo original
en Pedro de Valencia es el método y la actitud, el espiritu critico que, a finales
del XVI, abre el camino que conduce a la Hustracién.

Cabe preguntarse porqué el libro fue escrito en latin, ya que Pedro de
Valencia prefirié generalmente el castellano. Como buena parte del huma-
nismo espafiol en la segunda mitad del X VI, desechd en sus escritos el latin
académico. Sin embargo, al estudiar el criterio de la verdad, 1o hace en latin.
Las razones parecen obvias: era su primera obra de aliento; el tema, como
él mismo reconoce era erudito y minoritario; y, por afiadidura, se trataba de
un asunto problematico, pues lo que se ventila en el libro es el principio de

13 VALENCIA, Pedro de: Academica sive de iudicio erga verum; trad. y ed. de José Oroz
Reta; Badajoz, Diputacién Provincial, 1987, pdg. 71.

El humanismo después de 1600 99

autoridad y la capacidad del hombre para discernir la verdad. De ahi que se
sintiese obligado a hacer firme protestacion de fe como epilogo a sus
investigaciones. Por otro lado la misma peticién de don Garcia de Figueroa
invitaba a una glosa latina del texto ciceroniano, fruto de la intencién docente
que le movia. Pedro de Valencia se propone el uso de las fuentes originales
griegas -«ex ipsis primis fontibus»-, 1a exposicién directa, clara y objetiva de
los datos y autoridades y la cautela en su utilizacién. En una cultura abastecida
de colecciones de aforismos y centones, aiin quedaba lugar para el verdadero
humanismo que buscaba en los originales la pureza filoldgica, la autoridad
razonada y el ejemplo de los hombres antiguos. Pedro de Valencia no tuvo
empacho en renunciar a cualquier alarde erudito, para conseguir la correcta
interpretacién del texto ciceroniano: «Como quiera que a nosotros nos interesa
mas la claridad que la elegancia (...), vamos a referir un hecho a la manera
de los gramaticos, como dice Galeno, esto es, reduciendo nuestro trabajo a
repetir y poner de manifiesto las palabras de los antiguos; empresa ingrata,
en verdad, y sin gloria, por no decir despreciable, en el sentir comin de
nuestros semejantes»'. Esta renuncia al subjetivismo no supone la aprobacién
absoluta del principio de autoridad. En las mismas fuentes a las que acude,
Pedro de Valencia se rige por el criterio de la razon individual y enfrenta las
opiniones contrarias para inclinarse por la mds probable. En realidad, se estaba
limitando a hacer uso de la exposicion in utramque partem, que en la in-
troduccidn al libro habia calificado como «el mejor tipo de ensefianza»'. Con
el mismo espiritu critico desecha algunas autoridades, como la de Aristocles,
después de haberla traducido y mostrado a los ojos de sus lectores:

He copiado todo este largo pasaje de manera que sirva de ejemplo de
cémo hay que apreciar las opiniones de los filésofos antiguos, tal como las
exponen sus adversarios. Y yo mismo, cuando oigo que se exponen de una
manera burdona ciertas opiniones absurdas de hombres en otro tiempo
famosos, que se presentan al margen del sentido comin de los hombres,
no puedo llegar a creer que dichas opiniones hayan sido expuestas e
interpretadas con fidelidad, tal como las sentian y ensefiaban sus autores
(...). Y al mismo tiempo no has de perder de vista la verdad de aquella frase
de Tucidides: «No has de pensar que un hombre supera en mucho a otro
hombre». !¢

M [bid., pags. 83-84.
5 Ibid., pag. 69.
¢ Ibid., pags. 221-223.



100 Luis Gémez Canseco

En el dltimo capitulo, Pedro de Valencia hace cuenta del criterio y la
intencion que le han movido en la elaboracién de su trabajo: explicar el criterio
de la verdad en los filésofos posteriores a Sécrates no con detalle, sino con
claridad. El obligado tdpico de la humilitas se construye sobre dos excusas
reales, la escasez de tiempo -veinte dias, si hemos de creer su testimonio- y
la escasez de libros, en especial, la falta de una version griega de las
Hypotyposes Pyrrhoniarum y Adversus mathematicos de Sexto Empirico, al
que considera el autor mas abundante y documentado al respecto. Disculpa
Pedro de Valencia su falta reafirmando la necesidad de acudir a las raices
griegas cuando se trata de filosofia y poniendo en tela de juicio la exactitud
de las traducciones. Pero repentinamente resuelve hacer palinodia por dedicar
«excesivo interés y preocupacién a cosas de tan escasa importancia»; las
formas y los limites del conocimiento humano para delimitar la verdad y, con
ella, el bien. Aiin va més alld y lleva su retractacién al extremo, repunciando
a su propia razén y sometiéndose voluntariamente a la recomendacién de san
Pablo a los corintios:

Pero, sea estolo que fuere, entre tanto me doy cuenta de que los griegos
y todos los sabios de este mundo, que han buscado afanosamente y se han
prometido para si y los demds una sabiduria, pese a sus esfuerzos nunca
fueron capaces de encontrarla ni de comunicarla. El que sienta conmigo
que le falta la verdadera sabiduria, que no la busque en esta filosofia
humana, sino que se la pida a Dios que la da a todos con generosidad, y
a nadie echa en cara. Si alguien piensa que es sabio en este mundo, hagase
necio para ser sabio, pues Dios, que escondi6 la verdadera sabiduria a los
amantes de la falsa sabiduria, la revela a los pequefios. A Dios, tinico sabio,
toda la alabanza por medio de Jesucristo. Amén."

Parece comprometido determinar la posicién exacta de Pedro de Valencia
respecto al escepticismo. Desde luego, se mantiene a distancia del pirronismo
y de cualquier forma de escepticismo absoluto, cuyo resultado solo seria un
desbarajuste intelectual. Sin embargo, sus opiniones no resultan ajenas a las
de la Academia nueva, tal como apunté Serrano y Sanz'®. Mds recientemente,
Richard Popkin ha interpretado en otro sentido el libro y la declaracion que
lo cerraba: «Hence, not because of the sceptical arguments, but from the study

7 Ibid., pags. 241-243.

18 SERRANO Y SANZ, Manuel: Pedro de Valencia. Estudio biogrdfico-critico, Badajoz,
Antonio Arqueros, 1910, pdg. 19.

El humanismo después de 1600 101

of the history of scepticism, one should presumably, discover the fideistic
message, that truth is found by faith rather than by reason»*’. La protestacion
final de las Academica parece darle la raz6n a Popkin, que sélo ve en ellas
un intento de demostrar la inutilidad de la filosofia. No obstante seria excesivo
que Pedro de Valencia hubiese hecho tal esfuerzo de investigacién filosoéfica
en su unico libro publicado sélo para desacreditar a los académicos y, con
ellos, a todos los fildsofos. Mas bien debemos enmarcar este tratado en el
renacimiento del escepticismo griego que se inici6 en el siglo XVI, gracias
sobre todo al descubrimiento y difusién de las obras de Sexto Empirico y cuyo
efecto mas trascendental fue el de actuar como precedente del nuevo
racionalismo cartesiano. En un momento histérico de profundas vacilaciones
en el pensamiento, resulta dificil determinar exactamente la actitud filoséfica
de Pedro de Valencia con el sélo testimonio de sus Academica. A diferencia
de otros pensadores contempordneos como Gassendi, Pommponazzi o Lipsio,
que se declaran respectivamente epiciireo, escéptico y €stoico, nuestro
humanista se esfuerza en no identificarse con ningiin movimiento concreto®.
Sin embargo a lo largo de la obra se observa cierta proximidad del autor hacia
su objeto de estudio y, siempre que trata el problema del conocimiento, guarda
un profundo respeto por los filésofos de la Academia y su bisqueda de la
verdad:

No porque los académicos frenaran el asentimiento en todo lo que es
objeto de discusién, tenemos que considerarlos desidiosos y holgazanes,
cuando en realidad fueron ellos los mas trabajadores y mds celosos
buscadores de la verdad, entre los demas filésofos; y para la consecucion
de la verdad se fijaron una empresa muy dificil y complicada. Trataron de
investigar con cuidado las doctrinas de cuantos filésofos se habian ocupado
de todos los aspectos de la filosofia. aprendiéndolas y conservdndolas en
la memoria, y al mismo tiempo intentaron descubrir y presentar en piiblico
cualquier otro principio-alin no descubierto que pudiera imaginarse en tomo
al mismo problema, después de analizar ellos todos los detalles. Y todos
dieron su parecer en favor o en contra de todas sus opiniones. Crefan que
ese era el mejor tipo de ensefianza, pues, una vez examinadas todas las
opiniones de todos y sopesada y reconsiderada la importancia de los
argumentos, dado que, en lo referente a la comprehensién y a la percepcién,

19 POPKIN, R.H.: Op. cit., pag. 38.

20 Al tratar de la fantasia probable como pauta de comportamiento, subraya: «Estoy
hablando como académico y no de acuerdo con mi propio pensamiento». [bid., pig. 166.



102 Luis Gémez Canseco

se daban razones de peso igual en pro y en contra de las cosas, se debia
suspender el asentimiento como si se tratara de cosas, no percibidas, y
debfan elegirse los argumentos mds probables.?

Veinte afios después de escribir las Academica, Pedro de Valencia volvi6
a hacer uso de los argumentos escépticos en el «Discurso acerca de los quentos
de las brujas y cosas tocantes a magia». Esto nos obliga a pensar que su
escepticismo era algo mas que un simple objeto de interés erudito. Recor-
demos que uno de los rasgos propios del humanismo -y nos encontramos ante
uno de los contados fiumanistas espafioles- fue dotar de un sentido vital y
humano al estudio de la antigiiedad. El escepticismo en tanto que reparo al
saber recibido es parte esencial en el espiritu critico del Renacimiento.
Separados el orden teoldgico y el racional, el escudrifiamiento de la verdad
tenia una intencién prioritaria de orden moral. Pero este mdvil no era
exclusivo, ni resultd ser definitivo a la postre. El escepticismo renacentista
se empled de lleno en la critica de la ciencia precedente, la escoléstico-
aristotélica. El descrédito inicial de Aristételes fue aminordndose a lo largo
del X VI, cuando los humanistas tomaron conciencia de que no era Aristételes
el objeto de su censura, sino la lectura que de €1 hizo la escoldstica. El simple
cuestionamiento del principio de autoridad abrié un proceso que condujo
gradualmente a la ciencia galileana y que desemboca en el racionalismo.
Erasmo y el primer humanismo italiano proclamaron la libertad intelectual y
la desconfianza hacia las ciencias. Por un lado, el fideismo erasmista enfrenta
el amor de Cristo al simple saber humano; por otro, la ciencia desechada era
el soporte ideolGgico de la Iglesia y la religiosidad que se pretendian reformar.
Una vez rota la perfecta disciplina medieval, los nuevos escépticos se asieron
a la tabla de su propio razonar. Estos hombres asistieron al descubrimiento
de nuevos mundos y se lanzaron a redescubrir el suyo propio con el unico
instrumento de la razén. La dltima generacién erasmista apunto el camino que
iba a seguir el pensamiento renacentista, el de la experimentacién y la
evidencia. La misma fe que les obligaba como cristianos liberd sus acciones
de hombres de ciencia. Hacia 1590, Arias Montano, que habia dedicado el
Cuerpo de su opus magnum a la historia de la naturaleza, afirmaba: «Saepe
admonimus in sacra lectione plurimum adiuvare observatione rerum»*, Entre

21 VALENCIA, Pedro de: Op. cit., pag. 159.

2 [n XXXI Davidis Psalmos priores commentaria, Amberes, C. Plantino, 1605, pig. 3.

El humanismo después de 1600 103

1585 y 1600, Francisco Sdnchez de las Brozas, uno de los dltimos adeptos
espafioles de Erasmo, sufrié dos procesos inquisitoriales en los que reiterd su
sumisi6n a la autoridad de la Iglesia en materia de fe, mientras exigia libertad
de juicio y evidencia fuera de ella:

Este confesante responde que antes si él fuera tedlogo los quemaran
a los tedlogos porque dixera mas apuradas las verdades de lo que ellos
entienden; pero que siempre ha hecho salva de que no se entremete en
articulos de fee, ni lo que tiene ordenado la sancta madre iglesia y los
concilios, sino que dice que en lo que toca a filosofia o historia sagradas
o profanas, que todos son bien ignorantes, y los tedlogos los primeros.?

El Brocense, como sostenia el fiscal Alejandro de Possada, era sélo
«temerario, muy insolente, atrebido, mordaz, como lo son todos los graméaticos
y erasmistas»*; Benito Arias Montano, un comentador de la Biblia. Ambos,
a sumanera, heredaron el espiritu erasmiano y su esfuerzo por buscar la simple
verdad de los textos. Su generacién cierra la historia intelectual del siglo XVI,
pero no llegé a descubrir las consecuencias finales del Renacimiento; ni
siquiera la del médico Francisco Sdnchez y el propio Pedro de Valencia lo
hizo. Ellos dos constituyen la avanzada del pensamiento espaiiol durante e}
primer cuarto del siglo XVII, pero son, mas que nada, precursores, cuya obra
adquiere sentido histérico a la luz del fruto que ellos mismo engendraron.
Pedro de Valencia murié en 1620, tres anos después lo hacia en Toulouse
Francisco Sanchez y hasta 1637 no se publicaron los tratados de Diéptrica,
Meteoros y Geometria, a los cuales sirvié de prélogo el Discurso del método.
Descartes forma parte de una generacion de hombres en los que un profundo
fervor religioso se atna al interés por la filosofia y el desarrollo de las
investigaciones cientificas. Es la misma generacién de Pierre Gassendi, Marin
Mersenne o Blas Pascal. Todavia en 1684, Leibniz se ocupaba en resolver
tos mismos problemas en sus Meditaciones sobre el conocimiento, la verdad
y las ideas. En todos ellos se respira el resabio antiescoldstico de los primeros
humanistas; Gassendi abre su obra en 1624 con unas Exercitationes
paradoxicae adversus aristotelicos y Descartes, que declara su respeto por
Aristételes, se mofa de sus seguidores: «Los tales, no contentos con saber todo

2 Procesos inquisitoriales contra Francisco Sdnchez de las Brozas; ed. de Antonio Tovar
y Miguel de la Pinta Llorente; Madrid, CSIC, 1941, pag. 48.

 Ibid., pag. 165.



104 Luis Gémez Canseco

lo que su autor explica inteligiblemente, quieren ademds encontrar en €l la
soluci6n a varias dificultades, de las cuales no habla y en las cuales acaso
no pensé nunca»®. Hay sin duda un espiritu comiin, pero algo debia rebasar
ya el Renacimiento cuando Mersenne publicé en 1625 La verdad de las
ciencias contra los escépticos y los pirrénicos: se trataba de la defensa del
nuevo método cientifico frente al escepticismo que paraddjicamente le habia
abierto camino.

Entre Erasmo y Descartes, entre la declaracién de fideismo con que las
Academica concluyen y la atraccion por los problemas concretos de su Esparia
contemporanea, la obra de Pedro de Valencia se debate en tierra de nadie,
como corresponde a quienes actdan como precursores en la historia humana.
Téngase en cuenta, ademds, que en Espafia la presién ejercida -por las
instituciones era notablemente mayor que en Francia o Italia. No resulta
sorprendente que Luis Vives, cuyo padre fue quemado vivo en 1524, se negara
a volver después de iniciar sus estudios en Paris en 1511%; ni que la familia
de Francisco Sanchez el escéptico se trasladara a Francia movidos por el
mismo temor de Vives, el de su origen converso. El Brocense sufrié dos
procesos ante el santo tribunal, el segundo de los cuales acabd tras su muerte.
Pedro de Valencia, por talante y vinculacién al sistema, no podia hacer otra
cosa que atenuar la tendencia mds racionalista de su quehacer intelectual. Sus
escritos, junto con los de Vives y los de los dos Francisco Sanchez, constituyen
lo més significativo del pensamiento moderno en la Espaiia del XVIy el XVIL.
Con notable acierto, Maureen lIhrie, aflade a esta némina los nombres de
Huarte de San Juan, los hermanos Valdés y Andrés Laguna, cuya vinculacién
escéptica proviene del erasmismo que profesan?’. En general, todo el espiritu
critico del humanismo espafiol tiene una fuerte deuda con el escepticismo,
aunque mds en la vertiente intelectual que proviene de Erasmo que en su pura
forma filosdfica, a la que se enfrentan las Academica de Pedro de Valencia.

¥ Discurso del método, ed. cit., pag. 92.

* Cfr. PINTA LLORENTE, M. de lay PALACIO, J. M. del: Procesos inquisitoriales
contra la familia de Juan Luis Vives, Madrid, CSIC, 1964. Su madre recibid suerte similar, aunque
mds grata, si no para su hijo, para ella: habfa muerto en 1508 y sus restos fueron desenterrados
y quemados en 1529.

*" Cfr. Skepticism in Cervantes, London, Tamesis Books, 1982, pags. 24-28.

El humanismo después de 1600 105

3. Antecedentes del pensamiento de Pedro de Valencia.

Juan Luis Vives no aporté ninguna idea genial al desarrollo del pensar
humano, sin embargo pocos hombres representan mejor la época en que
vivieron. M4s que Lutero o Erasmo, mas que Carlos I, Leonardo o Cristobal
Colén, es un puro intelectual como Vives quien hizo de su obra una de las
imdgenes mas exactas del acontecer profundo durante el Renacimiento. Como
mds tarde el Brocense, Francisco Sdnchez o Pedro de Valencia, Vives fue
consciente de su posicién de hombre de letras en la sociedad del capitalismo
naciente. Una sociedad que le permitia y le obligaba a poner su comentario
critico ante la realidad que contemplaba. No es de extrafiar que cierre su
tratado De las disciplinas presentando al humanista como centro de una
sociedad a la que debe servir de paradigma:

Precisado a salir al encuentro y a la vista de los hombres, el varén
formado en letras humanas salga apercibido y armado como para una lucha,
porque no sea presa de ninguna de las malas pasiones como de todos lados

" nos embisten y atacan.?®

También las Academica se cerraban avisando de los peligros y obligacio-
nes publicas a que el hombre de letras estaba sometido y, para evitarlos,
subordinaba el juicio humano al divino. Es Cristo, segiin Vives, quien debe
guiar al humanista en su vida moral y en el estudio de Ia sabiduria antigua,
Cuyos escritos «por mas que sean obra de los mas soberanos ingenios que en
el mundo han sido, no le daremos crédito sino hasta donde nos lo consintiere
la conveniencia que tuvieren con nuestra profesion de cristianos. Decir
cristiano equivale a decir ‘Hombre de Cristo’»*. Sin embargo, los autores
gentiles pueden llegar a ser fuente de provecho para la vida moral e incluso
para la fe, como lo entendieron san Basilio, san Juan Criséstomo, Tertuliano,
san Jeronimo, san Agustin o el mismo santo Tomds. De entre «los escritores
de la humana sabiduria», Vives da preferencia a los tratadistas de ética y
costumbres vinculados. al estoicismo: Cicerén, Séneca, Boecio o el De
remediis utriusque fortunae de Petrarca. Aunque para su lectura comiin,
recomienda ediciones expurgadas, para el verdadero humanista exige el

2 VIVES, Juan Luis: «De las disciplinas», en Obras completas, Madrid, Aguilar, 1948,
II, pag. 677.

¥ Ibid., pigs. 659-660.



106 Luis Gémez Canseco

conocimiento de las lenguas como instrumento imprescindible en su trabajo.
Como el Brocense o Pedro de Valencia, Vives era hijo del humanismo
erasmista, que hizo de la filologia la mejor arma del nuevo saber y, sobre todo,
del nuevo cristianismo:

No se contentaron estos barbaros -dice, acusando a los escoldsticos-
que vengo fustigando con ignorar esto personalmente y con haber apartado
a los otros de su conocimiento (...), propalaron que estas lenguas son un
vivaz semillero de heterodoxia. Como si casi todas las herejias no nacieran
de la mala inteligencia de las Sagradas Letras, como es fuerza que ocurra
alos que ignoran las lenguas orientales en que ellas redactaron (...). ;Qué
descomunal hereje no serd san Jerénimo, que manejé las obras de muchos
escritores latinos, griegos, hebreos, caldeos y las examiné con cuidado
sumo como ninguno de los otros que vinieron después de 811 (...). ;Bstd
la heterodoxia en el estudio de las voces o en el estudio de las cosas?
;Dénde se esconde la herejia, en el vocablo o en su significado? Decir que
en la palabra es majaderia pura.®*

El privilegio del intelectual reside en la posibilidad de juzgar, pero esa
libertad le compromete con la sociedad que se la concede. Vives, como Pedro
de Valencia, censura el estudio que no tiene como fin el bien comin y-que
se aplica en alimentar la propia ambici6n. Frente a la bisqueda de lo extrafio
y lo sorprendente, el wnico camino para el verdadero humanista es la
indagacion de la verdad. S6lo el dogma y los misterios de la revelacidn
cristiana han de ser coto para tal investigacién, cuyo campo es el acontecer
humano en toda su complejidad. Con esta actitud, se adentra Vives en la critica
del principio de autoridad, aunque con el tono piadoso y tradicional de toda
su obra. Parte Vives del tdpico renacentista de la homogeneidad de las
capacidades humanas para discernir la verdad, que «es accesible a todos y no
estd ocupada completamente»*. Aunque defiende la conveniencia de criticar
a los autores antiguos y no descansar, al modo escoldstico, en una sola
autoridad, Juan Luis Vives no-mantiene un rechazo sistemético del conoci-
miento por autoridad. Muy al contrario: si por un lado admite la experiencia
como el més probable criterio de verdad, por otro hace de la negacién radical

¥ Ibid., pigs. 408-409.

3 [bid., pag. 342. Pedro de Valencia (Academica, ed. cit., pag. 223), Francisco Sanchez
(Que rada se sabe, Madrid, Espasa-Calpe, 1972, pigs. 35-36) y ¢l Brocense (Tratado de los
errores de Porfirio, ed. cit., pigs. 19-20) hacen uso del mismo tépico.

El humanismo después de 1600 107

de las autoridades causa activa en la corrupcion de las ciencias. Pedro de
Valencia, asiduo lector de Vives, se halla en esto mucho mds cerca de él que
cualquiera de los dos Francisco Sdnchez. En ambos, Vives y Valencia, la
censura antiescoldstica no implica una negacién de la tradicién, sino que, por
el contrario, sus actitudes son en conjunto conservadoras. De hecho, al tratar
de la corrupcidn de la dialcctica, Vives defiende el sistema tradicional frenie
a los usos «modernos». No sélo eso, en el tratadito Del instrumento de la
probabilidad, se ocupa a explicar por exienso las formas del silogismo, que
considera instrumento valido para el trabajo intelectual. Este respeto se
convierte en condena sin paliativos en la obra de Francisco Sanchez, que, tras
versar sobre la dialéctica, concluye: «;Llamas td a eso ciencia? Yo le llamo
ignorancia»®, Pero a pesar de su tradicionalismo, el pensamiento de Vives
resulta verdaderamente original en su planteamiento y desarrollo. Menéndez
Pelayo fue el primero en llamar la atencién sobre su dualidad de razdn
especulativa y razon prdctica. En De anima et vita, Vives distingue entre ratio
speculativa, cuyo fin es la verdad, y ratio practica, que persigue el bien y
cuya accion trasciende de la mente a la voluntad humana. Con esto responde
a los dos problemas bésicos de la filosofia renacentista, el conocimiento y el
comportamiento. Para el primero, parte del escepticismo como piedra de toque
que ayude a determinar lo probable, pero impone la necesidad de una ciencia
segura basada en la razén individual:

En la investigacion de todos estos extremos, aun cuando de grandes
tinieblas esté nuestra mente anochecida, ni podremos ni debemos tener en
esta vida otra gufa que todo cuanto hemos de sentir y decir de 1o que ella
alcanza con su fuerza natural, con la experiencia y la reflexién (...). Aquello
que nuestra razén nos perceptie y avise, eso no solamente lo escucharemos
al especular la Naturaleza, sino también en la contemplacién, y hasta donde
nos sea dable, en la exposicion de las cosas divinas con todo acatamiento
y referencia.®

2 SANCHEZ, Francisco: Op. cit., pag. 56. Pedro de Valencia, sin embargo, considera la
dialéctica como aparejo indispensable en el examen de la verdad. Al analizar el sorites , escribe:
«Hemos de pensar no en un defecto de la técnica, sino més bien en un descuido de los artifices,
que no explicaron bien las reglas que podrian descubrir los defectos de los argumentos. M4s atin,
ya hace bastante las retérica o la dialéctica con seiialar los defectos y precaver contra ellos, como
hace el timonel, que cumple bien su oficio cuando, aunque no pueda suprimir los bajios, ordena
que se eviten y se aleja de ellos. Por lo mismo, no hay que condenar ninguna técnica, si con
ella se puede vencer algin obstdculo». Academica, ed. cit., pdgs. 161-163.

¥ VIVES, 1.L.: «Filosofia primera», en Obras completas, ed. cit., II, pag. 1057.



108 Luis Gémez Canseco

Del esgepticismo inicial se llega a un método empirico y, posteriormente
ala 1'eﬂ§x1§n como nicleo de un racionalismo en ciernes. Vives hace nace1:
el conocimiento mds cierto de los sentidos, incluso considerdndolos imper-
fectos, aun cuando el sensualismo no sea el dltimo y definitivo criterio de
verdad, pues «la mente, partida de Dios para la mera y desnuda materia, irfa
a parar en un grandioso local vacio de espiritualidad»®. En cierto mocio el
pensam1e'nt'0 vivista es precursor de Bacon, Descartes Yy, a la postre, de Kant
pero se dirige esencialmente hacia la razén prictica, hacia la vida moral dei
hombre. Partiendo de la premisa socrdtica, «Que nadie sabe nada de nada»
hace del conocerse a si mismo la tarea prioritaria de todo hombre y la fuentf;

, de una recta vida moral. De ese concentrarse en lo humano nace la amplitud
de intereses de Juan Luis Vives, que le lleva desde la introspeccién psicolgica
ala ecqnomia, la politica, la ensefianza o 1a religién. Para todos ellos adoptd
una actitud moral vinculada a la Estoa y basada en la tesis estoico-cristiana
por la que el hombre debe aceptar su propia naturaleza para vivir sabia y
santarpente, esto es, vivere secundum naturam. La naturaleza es la mani-
fgstamén del hombre en Dios y el que se rebela contra ella se empuja a si
mismo hacia la infelicidad, el pecado y la condenacién eterna, La razén se
convierte asi en guia cierta para el conocimiento en tanto que depositaria de
la ley natural concedida por Dios al hombre. Frente a ella, las pasiones
representan el aspecto animal al que debemos sobreponernos. En palabras de
Vives, la razén es «una especie de rayo que Dios derivé de aquel hontanar
perenne de su luz sobre la mente humana»®. Pero esta imagen vuelve a
aproximar su filosofia a la de la Iglesia medieval, que considgraba que las
verdadgs de la fe y las de la razén no pueden ser contradictorias. Por el
contrario, atr.il’auye a la razén y a la ley natural, la noticia que de los misterios
dela r(?velagzlon tuvieron los paganos. Las dificultades nacen de dos actitudes
gxtendldas entre sus contemporaneos, la primera falsamente piadosa y 1a otra
impia:-considerar ilicita la confirmacién de la fe con razones y esperar de las
verdades de la religién una demostracidn empirica:

De ahi naci6 aquella malhadada distincién entre la luz de lafeyla
luz de la Naturaleza, de modo que unas cosas son verdaderas por esta luz
Y son falsas por aquella otra, y al revés (-..)- Las disputas y contiendas de
las tertulias escoldsticas ocasionaron la terquedad y el prurito de arafiarlo

* [Ibid., pdg. 1074.

¥ «De la verdad de la fex, en Obras completas, ed. cit., 11, pig. 1335,

El humanismo después de 1600 109

todo. Algunos fueron muy lejos y con razones sofisticas, de ningin
momento, vacias, impotentes, quitaron gran autoridad a cosas que la tenian
y muy mucha. Muy otro es nuestro propdsito (...). No pediremos que el
canon y la norma de la fe sea nuestra razén, sino como una suerte de
introduccién para los de fuera y soporte y cimiento para algunos de los
nuestros.’

En Vives se respira el mismo fideismo medieval de Ia obra de Erasmo y
eso hace que sus acciones como hombre moderno todavia intenten justificar
una fe en armonia con la razén humana. Pero lo que en el cristianismo de
la Edad Media era natural, en Vives es un esfuerzo. Pedro de Valencia separa
de forma tdcita fe y razon, para someter irracionalmente ésta a aquélla. Ni
siquiera intent6 conciliarlas, simplemente renuncié a tener razon, dejando ver
por la herida la incompatibilidad de ambos mundos. El Brocense y Francisco
Sanchez llegaron mds lejos. se sometieron al dogma en materia de fe y
actuaron con libertad absoluta en el campo de su ciencia, que para ellos no
tenfa interseccién alguna con las verdades de la religion.

Sabemos que Juan Luis Vives rechazé el ofrecimiento que de la catedra
ocupada por Nebrija le hizo la Universidad de Alcald en 1522. Por los
antecedentes familiares o por el clima intelectual espaiiol, prefiri6 la seguridad
y el sosiego de Lovaina. No le faltaban razones. Afios mds tarde, los
enfrentamientos universitarios llevaron por dos veces a Francisco Sanchez de
las Brozas de su cdtedra de Salamanca a la banca de acusado ante los tribunales
del Santo Oficio. De nonnullis Porphyrii aliorumque in dialectica erroribus
scholae dialecticae, publicado en 1588, fue uno de los principales argumentos
del segundo proceso. Se frataba de una embestida contra la filosofia que
ocupaba las aulas en su tiempo, que avanzaba consciente y voluntariamente
en el camino abierto por Vives. De hecho, el tratado era poco menos que un

gemelo agresivo del De causis corruptarum artium. Ellibrito dio materia mas
que sobrada al fiscal para que le dedicara diecinueve y las treinta y una
proposiciones de su acusacién final. Todas venian a coincidir en un punto:
el Brocense habia atacado sin el mds minimo reparo las bases de la filosofia
escoldstica y el principio de autoridad. Tenia razén el fiscal, pero tampoco
el autor pretendié ocultar sus intenciones:

Entre las causas de las corrupciones de las artes -escribe en el prefacio
de su obra, seglin opino, oyentes queridisimos, encuentro dos, que engafian

% Ibid., pag. 1339.



110 Luis Gémez Canseco

sobre todo a la escuela. La primera es el dicho de cierto sofista: «Es preciso
que crea quien estudiax. Asi, pues, prohiben a los adolescentes ser mejores
y mds doctos que sus maestros. Yo podria confirmar esto con el testimonio
de los doctores y con la razén si de esto se tratare. Juzgo, en vérdad,
haberme ocurrido maravillosamente que en todo el trienio en que se tratan
los estudios nunca asintiese en nada a mis maestros. Yo veia a estos
contendientes, no sélo ignorantes de los discursos en griego y en latin, sino
huyendo y discutiendo de suposiciones, de ampliaciones, restricciones,
apelaciones ascenso y descenso (...). La otra causa es cuando dan por excusa
el largo uso (abuso, en este punto) y el haber ensefiado asi los antiguos.
Para nosotros, dijo el doctor Agustin, que vencemos con la razén, en vano
nos opondrdn la costumbre. Como si la costumbre fuese mas importante
que la verdad (...). Vosotros también, oyentes Sptimos, sed felices en los
certdmenes preclaros; abrazad la causa por las fuerzas de la verdad: una
vez abrazada, defendedla y vengadla de los mordiscos de los envidiosos.
Mientras tanto, no asintiendo a nadie, ni siquiera a mi mismo, solamente
se comprobardn con firmes razones y argumentos las cosas que fuesen
preceptos.”’

Los oyentes del Brocense no eran ofros que sus estudiantes de griego y
retorica y asi lo entendid el maestro Farfdn al aprobar una nueva edicién de
la obra en 1597, en medio del proceso que la juzgaba: «No hallé en ella cosa
que sea contra la fe, ni contra las costumbres, antes muy buenas advertencias
para los dialécticos que dessean professar la doctrina de Aristételes»*. Lo que
cualquier estudiante iba a encontrar en sus pdginas era un modo de rebatir
las ensefianzas recibidas. A saber, las categorias, los universales y la 16gica
escoldstica. El Brocense acude al ejemplo de Vives para destruir el saber de
las facultades de arte, dominadas por las 6rdenes regulares. Aunque su obra
no es la propuesta de una nueva ciencia, la autoridad de Vives y la insistencia
en lo concreto como realidad dltima y radical, nos conduce inevitablemente
del nominalismo al conocimiento empirico, la gran alternativa cientifica del
Renacimiento.

A veces la historia permanece mds viva en el testimonio de los contem-
pordneos que en la obra de sus mismos protagonistas. La lectura de los dos
procesos instruidos contra Francisco Sdnchez de las Brozas nos ofrece una
imagen real del humanista y del hombre. No vamos a detenernos en los

¥ SANCHEZ DE LAS BROZAS, Francisco: Op. cit., pags. 19-20.
*® Ibid., pig. 15.

El humanismo después de 1600 111

pequeiios escandalos que sus opiniones sobre las once mil virgenes fueron no
mds de once, si la dltima cena se celebré con los comensales reclinados en
triclinios o si Jesucristo nacié en septiembre causaron, sino en 1os momentos
que dejan ver la verdadera actitud intelectual y moral del catedritico.
Empezaremos por el final. En la declaracién de Pedro Zurillo durante el
segundo proceso, dos cosas llaman la atencién: la veneracién profunda que
el Brocense manifestaba publica y privadamente hacia Erasmo y su libertad
para juzgar en materia filolégica sobre los textos biblicos. Erasmismo y
filologia fueron caras de una sola moneda. El erasmismo dot6 a los estudios
filolégicos de un sentido cristiano y €stos descubrieron la verdadera palabra
revelada, en que se habia de sostener la reforma de la religiosidad. En la
condicién de gramatico y erasmista estd la rafz del pensamiento filoséfico y
religioso del Brocense, aunque no haya que olvidar su vinculacién a Valla,
Nebrija o Ramus. La Philosophia Christi estaba presente desde el momento
en que intenté crear una vision mds humana del Dios encarnado. No era un
capricho erudito el creer en un Dios nacido en casa, sin pesebre ni estrella,
circuncidado por su madre segiin la costumbre judia y que jugaba «a la checa
con los otros muchachos», era un intento de prescindir de la mitologia cristiana
y hacer de Jesucristo un paradigma préximo y posible para el hombre.
Philosophia Christi es la adoracién de la cruz desnuda y los embates
iconoclastas contra las imdgenes que «son un poco de palo y yeso»®. Y al
cabo, es la misma Philosophia Christi 1a que le hace usar sus conocimientos
filolgicos para buscar la pureza de los textos originales y desmontar los falsos
mitos de la hagiografia catdlica.

Pero, como sefialé acertadamente Marcel Bataillon, hay en el Brocense
algo que rebasa el erasmismo*. Probablemente ya lo habia en Vives cuando
solicitaba que «no se me dé mas crédito que el que atribuya el convenci-
miento»*. La novedad se cifra en la destruccién sistemadtica de la escoldstica
y del principio de autoridad, pero también en la necesidad de un nuevo modo
de conocimiento basado en la demostracién racional y matemadtica. En la
audiencia del 22 de noviembre de 1600, el Brocense declaraba «que en quanto
a las cosas que son articulos de fee tiene captivado el entendimiento a la

*® Ibid., pag. 31.
“© Cfr. Erasmo y Espaiia, ed. cit., pdg. 342.

1 «De las disciplinas», en Obras completas, ed. cit., 11, pag. 342.



112 Luis Gémez Canseco

obediengia a la fee; pero que en las otras cosas que no son de fee no guiere
captivar su entendimiento sino interpretarlas conforme a lo que ha estudiado»;
asi lo hizo con sus maestros de las Sumulae, a los que juré «no creer palabra
de lo que me digdis» y asi lo hacia siempre con los autores antiguos, pid)i<?ndo
siempre la demostracién, «como Euclides y otros maestros de. matematicas,
que no piden que los crean sino con la razén o evidencia lo que dicen»*2, T(?dos
estos desplantes cayeron en terreno abonado, aunque no fértil: unos pasillos
de universidad llenos de oidos prestos a escandalizarse y a tomar venganza
contra su compafiero:

Siendo bibo Mangio -declaraba el propio acusado-, poco antes que
muriese, estando este confesante leyendo rretdrica, dixo que Aristétiles no
savia lo que se degfa en la defini¢ion de rretérica. Fueron luego algunos
malintencionados a dezira Mangio que éste avia reprobado toda la doctrina
de Aristétiles, dixo Mangio: «esso es herejia porque sancto Tomas esta
fundado en Aristtiles y nuestra fee en sancto Tomds; luego reprobar a
Aristétiles es dezir mal de nuestra fee». Esto le vinieron a dezir a este
confesante unos tedlogos que no se acuerda de sus nombres, y aviéndolo
oido, tomé tanto enojo que dixo: «no pudiera dezir esso sino un fraile
dominico modorro, y afiadir mds esso tengo por herejia: y si a mi me
prueban que mi fee estd fundada en sancto tomds, yo cagaré en ella y
buscaré otra». y las palabras feas contra sancto Tomds, que no acuerda
haberlas dicho, porque tiene en mucha veneracién los santos, como es
rrazén, aunque en cosas de filosofia hartas cosas puede mostrar contra
sancto Tomds.*?

El pensamiento renacentista es una filosofia de la negacion. Renacigliepto
y humanismo renegaban de la cultura medieval y del pensamiento escolAstico
en que se sostenia; el erasmismo renegaba de una religiosidad pagata y
deshumanizada y, con més virulencia, la reforma renegaba de la Iglesia, de
sus jerarquias, dogmas y disciplina. Todos padecieron la misma enfe'rmeda'd
que afectd al Brocense, el hastio. Estaban hastiados de una forma de existencia
tan excesiva y perfectamente regulada que habia llegado al extremo de
copiarse a sf misma. S6lo en este contexto se explica la urgencia de.esta época
por simplificar, por buscar la sencillez original del mundo antiguo o del
cristianismo primitivo. El tedio de la cultura viene de su sobreabundancia, que
alcanzaba a todos los 6rdenes de la vida. El Brocense despotricaba contra las

2 Procesos inquisitoriales contra Francisco Sdnchez de las Brozas, ed. cit., pig. 132.

# Ibid., pag. 80.

El humanismo después de 1600 113

imédgenes de unos altares superpoblados y clamaba por un cristianismo
reducido a su més pura esencia, la cruz, mas abstracta, pero mas simple. En
el mismo centro del hastio del siglo se encontraba la razén, aunque una razén
radicalmente ajena a la razon teol6gica medieval, una razén que exigiala duda.
Desde ese momento el hombre sélo pudo creer en lo que su inteligencia no
comprendia, pero s6lo eso, creer, con una fe desasistida de la razén. Como
més claridad que nadie lo vio el fiscal del segundo proceso contra el Brocense,
Alejandro de Possada, que termina su acusacién avisando de los peligros que
las obras del catedratico encerraban:

La doctrina que en el dicho libro ensefia puede hacer mucho estrago
en la iglesia cathdlica, porque es contra toda theologia y philosophia que
hay impresa (...) y contra todo cuanto se ensefia en las universidades de
Salamanca, Valladolid, Alcald, Paris, Bolonia, Lovaina, Tolosa etc., pues
este reo destruye los fundamentos de la 16gica, de los quales se sirve la
theologfa escoldstica y aun de la antigua de los sanctos, que toda es una
reducida a arte, en la qual muchas veces se toma una premissa de fe y otra

_ de ciencia natural, y se infiere una conclusién thedloga; y si se toma una
proposici6n natural de este rreo con otra de fe, interferirseha una conclusién
herética (...), y ansi su doctrina es nueva, temeraria, peligrosa y pemiciosa,
y causa de muchos errores en la fe, y muy contraria a los principios naturales
que los sanctos siguen.

El mismo afio de su segundo proceso, el Brocense terming su Doctrina
del estoico fildsofo Epicteto que se llama comiinmente Enchiridién. No vamos
a ocupamos en la influencia que tuvo sobre el tardio, reaccionario y barroco
neoestoicismo espafiol, tan distinto al movimiento que nos ocupa. Nuestra
intencién es encontrar la causa que le indujo a componer como colofén de
su trabajo intelectual esta traduccién comentada del manualito de Epicteto.
La necesidad de una moral con base en el propio hombre, hizo que los
humanistas volvieran sus 0jos a los sistemas éticos de la antigiiedad. Entre
ellos el estoicismo fue uno de los mas solicitados durante el Renacimiento.
La filosofia estoica, el cristianismo y el propio pensamiento renacentista
tenian en comin el ser actitudes extremas nacidas de una crisis, sea la crisis
de la Grecia cldsica, de la Roma republicana o de la cultura cristiana medieval.
Los tres se propusieron simplificar la complejidad de sus respectivos mundos
y lo hicieron renunciando, concentrandose en el interior del hombre frente a

“ Ibid., pg. 165.



114 Luis Gémez Canseco

una realidad excesiva. L.a moral que surgio de estas circunstancias fue también
descomedida: lo era el cristianismo y no menos el estoicismo verdadero, el
de Zenén, Epicteto o Marco Aurelio, muy distinto al de versiones mads
refinadas como la de Horacio. No es casualidad que el Brocense rebatiera
repetidamente el principio aristotélico que situaba la virtud entre dos vicios
extremos; muy por el contrario, considera que esa virtud tibia e intermedia
era el extremo opuesto de la verdadera religion, poniendo asi mds cerca de
ella a los estoicos que a los escoldsticos: «El contrario de religioso es el
hipdcrita, no el hereje. Nuestro Epicteto mds sigue a los Estoicos, i conforma
mucho con las sagradas letras, i tanto que si de su dottrina sélo se quitasse
el hablar de los dioses en plural, se parece al Eclesiastés de Salomén, i a las
epistolas de S. Pablo»*. Erasmo también habia propuesto en su Enchiridion
el ejemplo de los estoicos, a 1os que veia como una suerte de cristianos sin
revelacion. La condena definitiva del erasmismo a finales del XVI obligé a
los ultimos erasmistas a buscar nuevas formas de expresion religiosa. El
Brocense la encontrd en los textos de Epicteto, que no sélo traduce del griego,
sino que comenta profunda y reflexivamente, haciendo un repaso de su propia
vida. El momento en que lo escribié era critico: en plena causa causa del
segundo proceso y proximo a la muerte. En estas circunstancias, el unico modo
de vivir «como ombre» era desasirse del mundo y concentrarse en si mismo
ala espera de la voluntad divina. Siguiendo el ejemplo del manual de Erasmo,
hizo de su traduccién una suerte de catecismo moral.

Aunque este erasmismo convertido en moral estoica se dirige al comin
de los hombres, el Brocense respira por la herida y una buena parte de sus
observaciones, tan vivas hoy como entonces, se dirigen a los pobladores de
las aulas universitarias. Tras afios de estudio, enfrentamientos y procesos,
escribe: «Buscar, i querer erudicién bueno es. Pero cuénta, o hasta dénde, es
oficio del sabio, i del mui provecto. Porque no del mucho saber se alcanza
el gran sossiego»*. Se censuran uno tras otros los pecados vistos y vividos
en la universidad: vanidad, envidia, murmuraciones, ansias de medro o alarde
de sabiduria; pero sobre todo, el Brocense castiga el estudio que se alimenta
de ambicién y se olvida de la verdad y el bien comiin:

¥ Doctrina del estoico fildsofo Epicteto que se llama comiinmente Enchiridién, Barcelona,
Herederos de Onofre Anglada, 1612, fol. 6v.

4 [bid., fol. 13r.

El humanismo después de 1600 . 115

Para obrarse, an de leer los buenos libros, que no para levantar sobre
ellos frivolas disputas, clamores sin sonido, ni sentido, sofisterfas agudas,
argumentos de plumas, i vanidades sobre vanidades. Mire lo que dize san
Pablo, que aunque hable con lengua de 4ngeles, i conozca todos los
misterios, si carece de caridad para obrar, es como campana bien sonante.*’

El Brocense muri6 el 5 de diciembre de 1600, sin escuchar la calificacién
final de los jueces. Segin Américo Castro, su muerte marca el fin del
humanismo en Espafia®. Acierta a medias. Un humanismo sobrevivié al
catedratico, el de sus discipulos. Pero su voz se recoge, se estrecha cada vez
més y ya no se oye alta y distinta en las universidades o en las salas de la
Inquisicién. Contrasta la vida del Brocense, piblica donde las haya, con el
retiro en un pueblo extremeiio de su discipulo Pedro de Valencia. La herencia
del humanismo suena en sus escritos con tono claro y contundente, pero
privado. Pedro de Valencia sélo rompi6 el silencio que se habia impuesto a
s mismo para pedir justicia para los méds pobres o para reclamar un poco de
sensatez a los inquisidores que juzgaban en materia de brujas y plomos falsos
y a los gobernantes que regian la «repiblica de hombres encantados».

Con una sorprendente coincidencia de fechas se desarrollaron las vidas de
Pedro de Valencia (1555-1620) y Francisco Sdnchez (1552-1623). Las
historias de la filosofia espafiola también han unido sus nombres bajo el
epigrafe del escepticismo espafiol en el Renacimiento. Francisco Sanchez, de
una familia de conversos, se trasladé a Francia desde muy joven, alli estudi6
y ejercié como médico y profesor en Toulouse. Sus hijos editaron en 1636
sus escritos médicos en un volumen que se cierra con cuatro tratados
filoséficos: De longitudine et brevitate vitae, De divinatione per somnium, In
lib. Aristotelis Physiognomicon commentarius, de clara intencién
antiaristotélica, y De multum nobili et prima universali scientia quod nihil
scitur, su obra de mds trascendencia. Francisco Sénchez ocupa el mismo
ambito intelectual de Vives o el Brocense; pero si éstos fueron sélo filélogos,
humanistas, como el propio Pedro de Valencia, Sanchez es un hombre de
ciencia que se aproxima a la solucién histérica de los problemas planteados
por el pensamiento renacentista. Desde su prélogo, el libro adopta un punto
de vista autobiografico e introspectivo, comiin a mucha de la literatura

4 Ibid., fol. 83v. 1 Corintios, 13, 1.
‘8 De la edad conflictiva, Madrid, Taurus, 1961, pag. 166.



116 Luis Gomez Canseco

filosofica de la época y cuyo primer antecedente, como sefiala el propio autor,
son las Confesiones de san Agustin y su biisqueda individual de la verdad.
Como Descartes en su Discurso, Francisco Sanchez hace cuenta de lo que
habia sido su inquisicién de la verdad desde la infancia hasta llegar a la
conclusién que encabeza su libro, que nada se sabe. Tras afios de estudio, el
tinico saber cierto que habia hallado era la medicina y la experimentacion.
Hacia ese camino pretende dirigir a sus lectores, aunque pide como premisa
indispensable la libertad de juicio frente a la opinién ajena y la autoridad
recibida: «Yo s6lo seguiré con la razén a la naturaleza sola. La autoridad
manda creer; la razén demuestra las cosas; aquélla es apta para la fe; ésta para
la ciencia»®. El escriipulo hacia los libros que los estoicos heredan de Plat6n
y trasmiten a la cultura occidental cobra en el Quod nihil scitur el valor de
una critica contra el principio de autoridad. La vida intelectual, propia de
pobres que no buscan la ciencia sino el medro, se malgasta inquiriendo la
verdad en los libros, atenta a las obras de otros hombres y de espaldas a la
naturaleza. De entre todos los libros en que buscé afanosamente la verdad,
no la hall6 sino en el testimonio, conservado por otros; de «aquel sabio y
austero varén Sdcrates, el cual sabia esto sélo: que nada sabia»*®. Como Vives,
el Brocense y Pedro de Valencia, Francisco Sdnchez pone la solucién al
problema del saber en la reforma de la ensefianza. Pero en tanto que la
escoldstica habite en las aulas universitarias, no encuentra otro refugio para
el que desea conocer la naturaleza que el yo, la propia razén, que ha de usarse
como arma para escapar al yugo de la dialéctica. El que quiera alcanzar el
verdadero conocimiento y la perfecta vida moral, debe acudir a si mismo y
no a los libros. Sanchez distingue tres partes que componen el conocimiento:
la cosa conocida, el sujeto cognoscente y €l conocimiento mismo, esto es, el
acto del sujeto sobre la cosa. A pesar de la penuria de los sentidos humanos,
la accién de la mente individual sobre la realidad es la tinica opcion de
certidumbre que poseemos. De aqui y de la intencién de dotar de utilidad
material al ejercicio de las letras, surge la prioridad que da a las artes fundadas
en la experiencia: la medicina, la agricultura, la navegacidn, el comercio y
toda suerte de oficios mecénicos. La intencién es crear una ciencia libre de
la autoridad y nacida del entendimiento racional:

¥ Que nada se sabe, ed. cit., pag. 54.

% Ipid., pg. 51.

El humanismo después de 1600 117

Es mi propésito -escribe al final de su obra-, en cuanto me sea posible,
una ciencia segura y ficil, basdndola no en quimeras y ficciones, ajenas
a la realidad de las cosas, y iitiles sélo para mostrar la sutileza y el ingenio
de quien escribe, sino en los métodos firmes y positivos que puedan
conducir a una concepcién cientifica verdaderamente racional y elevada,®

La consecuencia mis radical de este modo de racionalismo es la destruc-
cién de la metafisica: el conocimiento de lo eterno, aun cuando lo eterno
existiera, nos estd vedado. A Dios podemos intuirlo por la fe o acaso por su
creacién, pero nunca demostrarlo racionalmente. La moral a la que nece-
sariamente acude Sdnchez es la de la renuncia, la negacion, la concentracién
en la propia conciencia, la moral estoica que habia solventado para el
humanismo el problema del comportamiento. Juan Luis Vives, Francisco
Sanchez de las Brozas y el otro Francisco Sanchez forman, junto con Pedro
de Valencia, una sola linea de evolucion en el pensamiento del humanismo
espafiol. Todos ellos optaron por las posiciones escépticas para enfrentarse
al problema del conocimiento y, tras hacer de la razén su tinico argumento
posible, acudieron a la filosofia estoica como soporte moral en que sostener
su accion de hombres en el mundo moderno.

4. Estoicismo y espiritualidad.

En el capitulo X de las Academica, Pedro de Valencia anuncia su intencién
de componer un tratado sobre la moral estoica: «La filosofia moral de los
estoicos es de una amplitud enorme: tal vez, si Dios me da vida, me ocuparé
de ella en un volumen especial»®2, No queda constancia de que llevara a cabo
tal obra, pero de la lectura de sus textos podemos deducir un interés constante
por las actitudes estoicas y su vinculacién al cristianismo. Conservamos tres
brevisimos escritos suyos sobre estoicismo, «Sobre los que pretenden vivir
con quietud» («Discurso fundado creo en el Epicteto de Arriano», apunta uno

St Ibid., pag. 152

2 Academica, ed. cit., pig. 209.



118 Luis Gémez Canseco

de los copistas), «<Exemplo de principes, prelados y otros varones ilustres que
dexaron oficios y dignidades, y se retiraron» y «Oracién o discurso de Dién
Chryséstomo que se intitula Perianachorescos, esto es, del retiramiento». A
esta relacion podemos afiadir otros textos no estrictamente filoséficos, como
el «Discurso sobre materias del Consejo de Estado» o «De la tristeza segiin
Dios i segiin el mundo». El intento comin de estos tratados es ofrecer un
paradigma moral: «Y también en una misma arte qual es la Philosophia a que
llaman arte de la vida humana, de cémo han de vivir los hombres segiin los
ingenios ¢ imaginaciones»*. Pedro de Valencia sigue la divisién tradicional
de la filosoffa en Ldgica, Fisica y Etica, destacando ésta como la mds
provechosa al hombre y dando en ella la palma a los estoicos.

La provisién moral para los tiempos de crisis se compuso bdsicamente de
estoicismo con aderezos cristianos El padre d’Angers distingue hasta tres
tendencias en el renacimiento del estoicismo: 1) «un stoicisme christianisant»,
heredero de Lipsio y du Vair; 2) «un christianisme stoicisant», aparecido en
el entorno de los jesuitas; 3) «un humanisme chrétien», representado fun-
damentalmente por san Francisco de Sales; 4) «un humanisme cartésien»; 5)
«une double actitude des libertins», tipicamente francesa y que se remonta al
agnosticismo de Pomponazzi; y 6) «un anti-stoicisme», que comienza con
Antoine Amauld y los jansenistas®. Pero resulta dificil, y mds en la literatura
y €l pensamiento espaifiol, discernir el mayor o menor peso de la influencia
estoica. Desde luego lo que predomina en Pedro de Valencia y en su entorno
es la actitud intelectual del humanismo y la bisqueda del estoicismo como
guia de comportamiento. De tal manera, que no nos interesan las formas de
cristianismo que le acercan a la fe comiin de sus contempordneos, sino los
detalles que singularizan la suya. Pedro de Valencia recibi6 el estoicismo de
dos fuentes basicas para todo el movimiento espaiiol. En Salamanca entré en

%3 «Discurso sobre materias del Consejo de Estado», BNM, Ms. 5585, fol. 29v.

% D’ANGERS, Julien-Eymard: «Le renouveau du stoicisme au X Ve et XVIle siécles, en
Association Guillaume Budé. Vile Congrés Aix-en-Provence. Actes du Congrés, Paris, Les Belles
Lettres, 1964, pags. 145-151. D’ Angers identifica la reaccién antiestoica con el jansenismo y el
tratado de Arnauld De la necessité de la foi en Jésus-Christ pour étre sauvé. Sin embargo olvida
que la cabeza pensante de movimiento jansenista, Jean du Vergier de Hauranne, el abate Saint-
Cyran, fue discipulo predilecto de Lipsio en Lovaina. Jansenismo y estoicismo no son en absoluto
ajenos y ambos favorecen la penitencia, la austeridad y el retiro. Las coincidencias llegan a puntos
concretos como el rigorismo o la reforma de la ensefianza. El propio padre D’ Angers sefiala las
deudas de Pascal para con el pensamiento estoico.

El humanismo después de 1600 119

contacto con el Brocense, cuya actitud escéptica le condujo a 1a moral estoica.
En el conflicto surgido entre la fe y la razdn, el estoicismo actiia como un
puente, sostenido en la razén, que pretende conducir al hombre a la otra orilla.
Si el Brocense introdujo al joven Pedro de Valencia en el griego, el
escepticismo y el conocimiento racional, Benito Arias Montano significé no
s6lo el acceso al biblismo, al hebreo y al movimiento neoestoico importado
de los Paises Bajos, sino una completa revolucion espiritual. Bajo la direccion
de Arias Montano, sometio a una revision absoluta el bagaje recibido en sus
afios de formacidn juvenil, al ignal que hizo fray José de Sigiienza en El
Escorial. El discipulado junto a Montano no destruye los cimientos adquiridos
en Salamanca, los supera. El paradigma estoico surge como complemento
perfecto a la doctrina de Cristo inquirida en los textos biblicos.

Su conocimiento del griego, facilité el acceso a las fuentes primeras del
estoicismo y si la referencia a Séneca resulta inevitable, Pedro de Valencia
va a dar primacia a los autores y textos griegos. Zenén, Cleantes y el Pértico
antiguo, Epicuro, reinterpretado moralmente segiin el criterio renacentista, o
las Meditaciones de Marco Aurelio acompafian a otros transmisores del
pensamiento estoico, como Plutarco, Dién Crisdstomo o los padres de la
Iglesia que habian intentado conciliar la cultura pagana y la revelacién
cristiana, como san Basilio, san Gregorio o san Clemente de Alejandria. Pero
por encima de todos, Pedro de Valencia se inclina por el estoicismo de
Epicteto y por la veneracién que éste sentfa por Sdécrates. Del magiste-
rio socratico no s6lo emerge la concepcion platénico-aristotélica, sino también
las pequeiias escuelas cirenaica y cinica que no triunfaron como filosofias
hasta que Epicuro y Zendn recogieron y alimentaron su semilla. Julidn Marias
sefiala la importancia de esta bifurcacién para discernir dos conceptos
opuestos de filosofia:

En Aristdteles, la filosofia y la felicidad tienen estrecha relacién; pero
ésta consiste en que la felicidad estriba en la contemplacién; por tanto la
vida teorética es la vida feliz. En cambio, en Epicuro la filosofia ha de
proporcionar la felicidad, pero ésta es distinta de aquélla y de su posesién;
de lo que trata es de tranquilizar al hombre respecto a sus temores religiosos
-s6lo por esto interesa la fisica- y sefialarle el placer como bien supremo
(...). Los estoicos, por su parte, decian que la sabiduria es la ciencia de las
cosas divinas y humanas, pero afiadian que la filosofia es ejercicio de un
arte cuyo objeto supremo es esa sabiduria (...). La sabiduria est4 orientada
primeramente a la accidn; asf aparece en Cicerén y en Séneca, que renuevan
los puntos de vista del antiguo estoicismo. Como vemos, el estoicismo no



120 Luis Gémez Canseco

es s6lo una nueva filosofia, sino que significa, ante todo, un cambio esencial
en lo que se entiende por filosoffa. Si lo es, lo es en otro sentido.’s

Al iniciar el Dictatum Christianum, Arias Montano recuerda que el pro-
posito comiin de todos los filésofos ha sido «mostrar un estado supremo, i
perfectissimo, al qual aviendo llegado el hombre, no tuviesse mas que desear».
Este estado es la felicidad. Apunta luego que en esa busqueda del verdadero
bien, «unos vinieron a decir, que el Sumo Bien eran los deleites, i regalos
del cuerpo; otros, el tener honras, i dignidades piblicas; otros, el carecer de
dolores; i otros el no tener passion, ni perturbacién alguna del 4nimo». A estos
iiltimos, «que atribuyeron la perfecién de la vida humana principalmente a
la salud, i virtud del dnimo», concede un mayor tino en su indagacién. Pero
incluso ellos erraron porque «entendieron que para su felicidad no avian
menester pedir nada a Dios {...): sino que el hombre por si solo podia, i devia
buscar este supremo grado de perfecta virtud {...), i aviéndolo alcanzado,
posseerlo, i conservarlo en segura posesion. Todo esto se avian prometido,
i se dieron a buscar los Filosofos Gentiles»*. Se equivocaron de plano,
termina, pues s6lo a la luz de Dios puede encontrarse el camino de la verdadera
bienaventuranza. Pedro de Valencia tradujo y usé este libro como manual en
su escuela de humanidades de Zafra. En el «Discurso sobre materias del
Consejo de Estado», tras un acto de sumisi6n intelectual, escribe:

Es ley de méthodo de doctrina que el que es peripatético, y sigue por
autor a Aristételes, use de los términos y principios de él; y el que a Zenén
use de lenguage y fundamentos stoicos; y el que a Platén, académicos, y
assi en otras sectas y vias de la philosophia sin confundir ni mezclat los
principios ni los términos, so pena de obscuridad, confusién y de no
concluirse nada cierto ni firme. Assi quien profesa y quierg seguir la
philosophia sagrada, y ama y se agrada de la claridad y firmeza, e infalible
certeza de la doctrina de las escuelas de Dios y las prefiere a todas otras
escuelas y doctrinas (...), de ella deve tomar los principios y fundamentos,
y conformarse también con aquel lenguage y manera de hablar, aunque no
sea tan elocuente y afectado como el de los sabios del mundo.s’

* Biografia de la filosofia, Madrid, Alianza Editorial, 1986, pags. 141-143.
¢ Dictatum christianum, ed. cit., pags. 11-17.

57 BNM, Ms. 5585, fols. 29v-30r.

El humanismo después de 1600 121

Tras igualar las doctrinas académica, peripatética y estoica, Pedro de
Valencia concluye que el cristiano ha de ser identificado por los atributos de
Cristo. Para ello acude a la renuncia a tener razén, que antes apuntabamos.
Sin embargo, el cristiano podia encontrar referentes en la antigiiedad que
contribuyan a la confirmacién de su propia fe. La primera tradicién
judeocristiana habia hecho de Moisés maestro de los griegos y egipcios bajo
el nombre de Museo; desde casi los primeros tiempos de la Iglesia romana
se habia creido en la conversién de Séneca, alegando por todo testimonio unas
cartas apdcrifas; Quevedo mismo en La cuna y la sepultura hizo de Job el
ejemplo de Sécrates, Zenén y Epicteto. Todos estaban convencidos, o al
menos trataban de convencerse a si mismos y a sus lectores, de que la filosofia
antigua se debia a la liberalidad divina para con los paganos o al fruto de su
rapifia en la verdadera sabiduria. Con ello consentian en su utilizacidn. Pedro
de Valencia estd mds préximo al humanismo cristiano, permeable a las
ensefanzas de los cldsicos; pero al tratar de la sabiduria egipcia -tan de moda
al difundirse la emblematica y el Mercurio Trimegisto-, atribuye los arcanos
verdaderos a la ensefianza judfa: «No serd mucho creer que esta doctrina y
otras de los Aegipcios que tienen olor de verdaderamente sagradas, las
quedaron a la escuela y comunicacién de los patriarcas y profetas, espe-
cialmente del santo Joseph, cuya sabiduria les fue de tanto provecho y ellos
tanto estimaron y pretendieron aprender»®, El cristiano puede certificar la
continuacion de la ley divina en la ley natural y 1a razén cotejando las historia
biblica y pagana. Pedro de Valencia multiplica los ejemplos: Epicteto ensefia
que lo justo y lo conveniente son uno y lo mismo, mientras que Satands,
precursor de Maquiavelo, es el primero que los separa contra la ley natural
y divina; Epicuro, «que prefiere el deleite a todo lo demds como summo bien»,
coincide de plano con el Evangelio al decir que «no puede bivirse con gusto
si no es biviendo justa y sanctamente»®. Los modelos de comportamiento
moral de la antigiiedad avivan la conviccién de los creyentes y avalan la
posibilidad de una moral auténoma. En realidad, lo que se estd buscando son
unas guias de conductas acordes con el cristianismo, aunque ajenas a sus
principios teolégicos. Es la misma postura de Quevedo en su Doctrina estoica:

Yo no tengo suficiencia de estoico, mas tengo aficién a los estoicos.
Hame asistido su doctrina por guia en las dudas, por consuelo en los

8 Ibid., fol. 54r.

% «De la tristeza segin Dios i segtin el mundo», BNM, Ms. 5585, fol. 120r.



122 Luis Gémez Canseco

trabajos, por defensa en las persecuciones, que tanta parte han poseido de
mi vida. Yo he tenido su doctrina por estudio continuo; no sé si ella ha
tenido en mi buen estudiante.®

La biisqueda de una moral préctica y el fuerte sentimiento religioso del
filésofo esclavo marca la preferencia de Pedro de Valencia por el estoicismo
de Epicteto. En €1, el cardcter ético y humano de la Estoa se acerca al sentido
religioso y a la necesidad sentida de la presencia de Dios. Por otro lado, el
griego de Epicteto se convirti6 en un recurso estilistico de la literatura moral,
sobre todo en el uso de la segunda persona, el lenguaje directo, la seleccion
de términos de comparacién muy reales y a menudo naturales, la concentracion
en nucleos teméticos concretos o incluso el uso de diminutivos que aproximen
el texto al lector. Era, por otro lado, la misma técnica del Kempis o del
Enchiridion erasmiano. Pedro de Valencia participa de la seduccidn socrética
de Epicteto y ve en Sécrates al «mejor en costumbres y opiniones de todos
los gentiles». Su filosofia moral se basa en la reflexion sobre la propia
condicién para alcanzar la absoluta conformidad consigo mismo: salirse de
esto significa romper el orden natural y elegir voluntariamente el castigo
divino. El mismo Adén y su deseo de conocer mas de lo que por naturaleza
le estaba permitido manifiestan las consecuencias de la discordia interior.
Pedro de Valencia se detiene e insiste en un punto en el que estoicismo y
cristianismo coinciden: el recelo ante los excesos del conocimiento. Filosofia
y religién dan primacia a la vida prictica como antitesis de la estéril
especulacién. El humanista censura su propia condicién: «Nosotros somos
para escrivir y leer esto y loarlo quando lo loemos, pero para persuadirnos
de ello, ni por pienso, y assi nos quadra bien aquello que se dijo de los
lacedemonios: en casa, leones, y en Epheso, zorras, que en la escuela somos
leones y fuera, zorras»®',

Uno de los intentos méas destacables de Pedro de Valencia es hacer
coincidir la ley natural y la raz6n humana con la ley de Dios. Para ello parte
de un principio profundamente estoico, el deber (kdfnkov). Segin Max
Pohlenz, el deber corresponde a las acciones que convienen al individuo en
conformidad con las leyes morales, y Diégenes Laercio lo definia como un

® Qbras completas, Madrid, Aguilar, 1932, 1, pag. 978b.
6 (Sobre los que pretenden vivir con quietud», BNM, Ms. 11160, fol. 76r.

El humanismo después de 1600 123

acto acomodado a las posibilidades de la naturaleza®. Si los animales, ar-
gumenta Pedro de Valencia, saben elegir lo que conviene a su condicién
particular, el hombre deberia hacerlo con més facilidad y disposicién, pues
al instinto suma la racionalidad:

Esta pues es cosa que monta i vale mucho para ser aprendida i
ensefiada, el acostumbrar al alma a que siga a la razén, i no rebolverse (ni
parar mientes) a otras cosas ningunas, sino es a las propuestas, i que parecen
estar bien, i teniendo assi el alma acostumbrada con la razén, podra hacer
(i Devar al cabo) las cosas que le tocan i convienen.® :

La razén debe ser el atributo propio del hombre y la guia de su
comportamiento: «No basta (..) para ser hombre el tener nariz, 0jos y los
demas miembros, sino es menester que tenga pensamientos y opiniones de
hombre». La idea socrdtica de que el conocimiento del bien conduce
inexorablemente a su eleccidn y practica sostiene el vinculo entre la razén
humana, los preceptos divinos y la ley natural. Recurre Pedro de Valencia a
los ejemplos del propio Sécrates que se conducia «segin su naturaleza», y
de Addn y Eva en el paraiso, cuya felicidad consistia en vivir con la
«aprobacion de la naturaleza»®, La maxima estoica Vivere secundum naturam
empieza a cobrar un sentido religioso. El siguiente paso consiste en poner de
acuerdo la ley natural y la divina. La naturaleza se transforma en cauce de
comunicacién entre la ley de Dios y la razén humana; y de este modo, los
hombres que no han recibido directamente ta revelacion tienen acceso a ella
por la luz que Dios infunde en su razén: «...la ley natural conocida y aprobada
no solamente de los fieles que la recivieron por divina revelacion, sino de
todos los hombres del mundo que tuvieron uso de razdn, a los quales la misma
razon y buen discurso se la dicta y enseiia, y por medio de la luz de la razén
el autor y conserbador de ella, Dios»®. Ley natural es la filosofia de los

' @ Cfr. POHLENZ, Max: La Stoa. Storia di un movimento spirituale, Fierenze, La Nuova
Italia Editrice, 1978, pags. 270-275 y ELOURDY, Eleuterio: E! estoicismo, Madrid, Gredos,
1972, 11, pag. 109.

# «Oraci6n o discurso de Dién Chryséstomo que se intitula Perianachorescos», BNM, Ms.
5586, fol. 31r.

S -BNM, Ms. 11160, fol. 74r.
¢ BNM, Ms. 5585, fol. 62v.



124 Luis Gémez Canseco

gentiles y anticipo, como pretendia san Clemente de Alejandria, de la reve-
lacion del Evangelio. La venida de Cristo culmina y perfecciona la accién
natural del hombre y complementa su conducta moral: Pedro de Valencia
parecia haber logrado la identificacién entre los principios morales de la razén
y la religiosidad cristiana. Este empefio de adecuar la teologia y la moral
responde a la intencién ltima de racionalizar la fe. «El cristiano de la Edad
Moderna y Contempordnea -afirma Ortega- tiene, quiera o no, que ser también
racionalista y naturalista, cualesquiera que sean los subterfugios y sutilezas
de que se valga para cohonestar en su intimidad la supervivencia de la fe»®.
Pedro de Valencia, participe de tal obligacién, se esfuerza en confirmar la
identificacién de las voluntades divina y humana:

Y assi dice muy bien Plutarcho que el seguir la razén es seguir a Dios,
y que sélo los que siguen a la razén devemos tener por libres (...), y los
que siguen los fmpetus de los apetitos irracionales viven infamemente, y
no como libres y generosos, pues sirven a la parte irracional haciendo lo
que querian, a lo menos lo que no quiere el hombre interior, como dice
el mismo san Pablo.*’

No es mera casualidad que la autoridad de la epistola a los romanos venga
a confirmar la de Plutarco, pues subsiste la intencién de reconciliar dos
extremos incluso en sus mismas tradiciones culturales. Esto no evita, sin
embargo, que Pedro de Valencia acuda a la paulina renuncia a la razén, a
sabiendas de la irracionalidad de su credo y sin que ello menoscabe ese
esfuerzo de racionalizacién. Tampoco es casual que al tratar del retiro, tema
central para los del Portico, oponga a los antiguos el éjemplo de unos cristiaiios
que actian «racional y desapasionadamente», como si se tratara de sabios
liberados de sus pasiones y confiados en la razén, aunque ésta sea confirmada
a posteriori por la fe.

Al retiro dedicé Pedro de Valencia dos tratados: una relacién de personajes
gentiles y cristianos que se retiraron y una traduccién comentada de Didén
Criséstomo. Sus fuentes, ademés de Di6n, son el An senitratanda sit republica
de Plutarco, las Meditaciones de Marco Aurelio, el De otium y las concurridas
Epistolas morales a Lucilio de Séneca, san Jer6nimo y san Basilio, autor de
unas reglas para los anacoretas de Oriente. Esta comunidad de fuentes

% «En torno a Galileo», en Obras completas, Madrid, Alianza Editorial/Revista de Oc-
cidente, 1983, V, pdg. 152. '

5 BNM, Ms. 5585, fol. 63r.

|

El humanismo después de 1600 125

descubre un intento de identificar el ascetismo, la vida eremitica e incluso la
simple doctrina cristiana con la filosofia, como ya hiciera la apologética
cristiana del siglo II y posteriormente buena parte de la patristica griega y
latina. Mucho después, Erasmo de Rotterdam dio a su cristianismo el nombre
de Philosophia Christi con la intencién de desteologizar su propia fe®®. El tema
sc desarrolla por la oposicidn entre retiro geogrifico y retiro interior. Pedro
de Valencia considera el retiro interior como condicién indispensable en la
vida del sabio, aun cuando no tuviera la intencién de poner en practica un
retiro material del mundo. Acciones como la Arias Montano en la Pefia de
Aracena son loables, pero no imprescindibles para la vida religiosa o moral
del hombre: «No. estd en el lugar, ni en la peregrinacion el dejar de ocuparse
en vanidades, sino en querer estar dentro de si»®, El objeto del retiro interior
es buscarse a si mismo y, sobre este conocimiento. construir una forma de
vida ajena a las pasiones y a las circunstancias externas al propio hombre:

Lo que hace al caso es vomitar y vaciar el estdmago de lo que causa
el desasosiego y no ir a buscarse fuera de si. Acabo esto con las palabras
del emperador Marco Antonio el philésopho, que en el principio del libro
4 de sus consideraciones estoicas dice asi: «Buscan retiradas para si en las
heredades, en las playas del mar y en los montes, y td sueles desear mucho
estas cosas. Mas todo ello es de hombres vulgares, siendo ansi que a la hora
que quisieres te puedes retirar dentro de ti. Porque en ninguna parte se retira
el hombre mds quieta y mds sin negocios que en su misma alma.
Principalmente el que tiene en € tales cosas que, bolviéndose a ellas, halle
todo sosiego y tranquilidad, y Hlamo sosiego al concierto (interior)».”®

La intencién de aunar los principios morales estoicos y el cristianismo,
manifestada en este «recogerse dentro de si mismo», se extiende a la
identificacion de la premisa estoica que divide el mundo en cosas ajenas y
propias con la metdfora paulina del hombre interior. Socrates y Platon
opusieron el conocimiento verdadero (émotun) al simple juicio (86Ea). Los

8 Sobre la relacién entre filosofia y ascetismo, vid. CURTIUS, Emst R.: Literatura Europea
vy Edad Media latina, Madrid, F.C.E., 1981, 1, pdgs. 302-304.

% BNM, Ms. 5586, fol. 30r.

" «Exemplo de principes, prelados y otros varones ilustres que dexaron oficios y
dignidades, y se retiraron», BNM, Ms. 5586, fol. 17r. Pedro de Valencia fuerza la traduccién
para subrayar la idea del «concierto interior». Cfr. MARCO AURELIO: Meditaciones, Madrid,
Gredos, 1983, pags. 81-82.



126 Luis Gémez Canseco

estoicos, ajenos a la metafisica platénica, presentaron la verdad en forma de
paradoxa, lo inesperado y sorprendente que se separa del parecer comun.
Siguiendo a Epicteto, Pedro de Valencia cifra la causa de 10s errores humanos
en la opinidn, esto es, en el modo incorrecto de juzgar las cosas. Por su parte,
el hombre sabio puede a veces contradecir el juicio comiin, aunque no por
ello debe ceder en su accién: «;Puede alguno ofender a tu entendimiento y
alvedrio y estorvarle que no use de las apariencias y fantasias que se le ofrecen
conforme a su naturaleza? En ninguna manera»”'. Pedro de Valencia propone
la renuncia absoluta a las cosas que estdn fuera de nuestro dominio, para
concentrarnos en lo dnico que nos es propio: el alma. Como habia leido en
Epicteto y refrendaba la doctrina cristiana, la esencia del hombre no es «sino
razon y alvedrio»™. El sabio no tiene otra misién que la de adaptarse a su
propia.naturaleza y vencer la oposicién de las falsas opiniones, que impiden
descubrir que la naturaleza del hombre es el bien. S6lo a él debe dirigirse en
conformidad consigo mismo: «Es natural al hombre llevar mal y no sufrir que
se le quite el bien y consentir de buena gana que se le dé el mal, y assi lo
que concibe como iitil lo apetece, pretende y procura»”. Lo que hasta ahora
ha sido pura moral estoica va adquiriendo unos referentes cristianos que
iluminan con un sentido religioso la filosoffa. E1 mundo externo es el alimento
del pecado y la falta de fe en Dios, que conduce a la desesperacién, a un
infierno adelantado en la vida, dice el humanista. Para huir de tal infierno y
alcanzar el retiro interior, se nos ofrece la pauta del sustine et abstine en versién
cristianizada: la penitencia y el ascetismo que nos han de conducir al alma,
el reducto espiritual donde el hombre encuentra el sosiego de Ia virtud y la
confirmacién de la fe:

En este desengaiio les conviene mucho a los hombres caer quando no
sea por amor i temor de Dios, a lo menos por el amor i gusto propios, i
que no se induzgan luego a emprender el camino de la penitencia, que es
el derecho i real (...), cesen a lo menos de trabajarse queriendo trepar por
las pefias i romper por las espinas por passar adelante i acercarse m4s a
su condenacién (...). Ass lo aconsejava da filosofia de los stoicos, diziendo,
el hombre sabio no a de ser desdichado i [serd*] lo aquel a quien no le
suceden los bienes que él desea i pretende: ni tampoco a de ser

' BNM, Ms. 11160, fol. 74r.
™ BNM, Ms. 5586, fol. 74r y 73r.
7 BNM, Ms. 5585, fols. 68ry v.

El humanismo después de 1600 127

malaventurado, i serilo al que le acontescieren los males de que él huye.
En poniendo nuestro bien o nuestro mal en los mgles de fortuna, que no
esta’en nuestra mano i voluntad adquirir los unos i desechar lf)s‘f)lros, es
forzoso que caigéis en las dos infelicidades dichas, que no consigis lo que
queréis i que os alcancen la pobreza, deshonra, enfc—:‘mledad i n}uene que
teméis i queréis huir, no siendoos possible. El remt?dlo es que sélo tengdis
por bienes i sigdis i deseéis las virtudes, i os apartéis y huydis de los vicios
y pecados.™

Frente a la continua inquietud del hombre que vive fuera de si, la vir'tud
nos procura la paz, la «quietud» que da titulo al tratadito basaQo enlas Plcitchs
de Epicteto. Pero nos encontramos muy lejos de la apatia y la ataraxia
estoicas, entendidas como la ausencia de sentimientos. Pedro de Va{enma opta
por un modo de paz cristiana que nace de la accién interior y rev1j°,rt.e en el
ambito personal y social que rodea al individuo de un modo practico. Al
rechazo de las pretensiones, mal del siglo y ejemplo vivo de los que viven
concentrados en lo externo, y del monetarismo econémico, hay que afiadir el
constante interés que el humanista zafrense pone en encontrar un rpodelo
social y politico justo y estable. De hecho, en la distincion entre lo justo y
lo conveniente se cifra el mayor desafuero y la causa de todos 193 males,
piiblicos y privados: no ya la condenacién eterna y el infierno en vida al que
conduce €l «seguir como bien los gustos carnales», sino la voluntad de «qu%tar
todas las leyes del mundo y todos los reyes, principes y juece.sl(...), y qu1t§r
a Dios del cielo y del mundo y su providencia»™, La adecuac1o}n a la propia
naturaleza y la conquista del retiro interior se convierten en el tinico camino
para alcanzar la felicidad, en la que Arias Montano ponia e} estado perfectp
del hombre y a la que Pedro de Valencia atribuye la capacidad (.16 construir
un estado en paz y una sociedad justa: «Esta doctrina causa amistad en las
casas, concordia en la repiiblica, paz en las naciones, hace a 193 hombres
agradecidos a Dios, confiados y sin temor donde quiera, persuadidos dg que
no arriesgan sino cosas agenas y que no valen nada»’. El correspondiente
cristiano del sabio estoico lo encontré Pedro de Valencia en el concepto
paulino del hombre interior. En la Epistola a los romanos, san Pablo apunta

4 BNM, Ms. 5585, fol. 120v-121r.
75 'Ibid., fol. 68v.
76 BNM, Ms. 11160, fols. 75v-76r.



128 Luis Gémez Canseco

el camino a seguir por los que eligen el espiritu y la ley de Dios, frente a los
que se dejan arrastrar por las pasiones carnales. El que acepta consciente y
voluntariamente la ley divina es el hombre interior”. Pedro de Valencia
desarrolla esta idea ajustando los esquemas filos6ficos y los teoldgicos. El
hombre, desde el mismo instante de su creacién, nace compuesto de una
naturaleza doble y complementaria, lo femenino y lo masculino:

Hizo pues Dios a los hombres varén y hembra; no solamente en lo
exterior y visible fueron dos. Adén varén y Eva muger, sino que en lo
interior cada uno de ellos de por si tenfan dos partes, una el hombre interior
que es varonil, y le pertenece el dominio y el gobiemo, y se llama espiritu
Y porcidn superior, y otra la paite exterior, inferior y femenina, en que estin
los sentidos y apetitos corporales, que deve ser obediente y conformarse
con la parte superior, y se llama en la Escritura 4nima.”

En confirmacién de esta dualidad, el humanista acude al hebreo y explica
¢6mo el hombre fue animado por Dios «con un soplo o huelgo de vida o de
dos vidas (como se lee en hebreo), que es el 4nima racional»™. El conoci-
miento propio ha de guiarse hacia el reconocimiento en el hombre interior
y en la lucha continua y equilibrada con la parte exterior y femenina, las
pasiones. Como ilustracién de esta naturaleza doble, complementaria y en
lucha, se trae una noticia de Sinesio, que en sus Narraciones egipcias (aqui
citadas como De providentia), recuerda que los egipcios fabricaban figuras
con dos pares de ojos, superiores e inferiores, que se abrian y cerraban
alternativamente. Valencia atribuye este simbolo del hombre interior a la
comunicacién de los patriarcas y profetas.

No nos encontramos ante una simple separacién del alma y el cuerpo, sino
en el absoluto dominio de lo espiritual, tal como se plantea en san Pablo, en
el De vita beata de Séneca o en las Pldticas de Epicteto. No es la lucha del
hombre contra su cuerpo, sino contra si mismo y sus falsas opiniones. Sé6lo
en el ambito comin coinciden la separacién de alma y cuerpo en el
neoestoicismo de Quevedo con la idea del hombre interior que Pedro de
Valencia pretende ajustar a la doctrina estoica. No obstante, en ambos

7 Cfr. «Epistola a los romanos», 7 y 8; especialmente, 7, 21-25.
® BNM, Ms. 5585, fol. 32v.
" Ibid., fol. 38v.

El humanismo después de 1600 129

aparecen formulaciones sobre la esencia racional y espiritual del hombre o
sobre la preeminencia del alma, en tanto que semejante a su creador. Para
nuestro humanista, sélo en lo espiritual, interior y exterior, ¢l hombre es
verdaderamente hombre. De todo ello, deduce que hay tres modos de muerte:
la principal, y que puede acontecer en vida, es la del hombre interior; la muerte
fisica; y, tras ésta, la muerte definitiva cn ¢l pecado y la condenacién eterna.
La mision del hombre interior tras el pecado original es domefiar su parte
exterior conforme al recto criterio que dictan la razon y la ley natural y no
«como los brutos, que mostrdndoles un tailo o un manojo de yerba verde como
que se les quiere dar a comer, siguen sin mds consideracién al que los llama
para atarlos o matarlos»*. E1 modo cristiano de ejercitar la virtud, segiin se
apunta en «De la tristeza segiin Dios i segiin el mundo», es la penitencia, la
eleccion voluntaria de un purgatorio en vida que nos salve del infierno del
pecado y de la condenacion eterna. El alma, asi, aprende a discernir lo que
le es propio y descubre que la tinica libertad del hombre consiste en la virtud
y en la sujecién a la ley de Dios:

Dio la Divina Justicia y Bondad al hombre, que tiene naturaleza
mudable, libre y convertible, ley de combersién a é1 por la fee y penitencia,
virtud que.contiene en si apartarse del mal y seguir el bien, en conformidad
de la luz divina y del hombre interior, que se agrada con la ley de Dios
y la aprueba.®

Pero la aportaci6n de Pedro de Valencia es realmente limitada, pues la base
de todo su pensamiento se recoge en el opus magnum de Arias Montano,
compuesto del Liber generationis et regenerationis Adam, sive de historia
generi humani y de la Naturae Historia. Con devocién de siervo, repitié en
sus obras las ensefianzas del maestro, a quien no dudaba en llamar «mi sefiors.
Como el padre Sigiienza o el capitdn Aldana, Pedro de Valencia vivié transido
de la misma fascinacién absoluta que el retirado de la Pefia de Aracena ejercié
sobre todos sus discipulos. Baste ahora recordar los famosos versos en que
Aldana, con similar fervor, se dispone a asumir el paradigma moral propuesto
por Montano y leerlos a la luz de los textos de Pedro de Valencia:

Pienso torcer de la comin carrera
que sigue el vulgo y caminar derecho
jomada de mi patria verdadera;

8 Ibid., fol. 49r.
& Ibid., fol. 62ry v.



130

Luis Gémez Canseco

entrarme en el secreto de mi pecho

y platicar en €l mi interior hombre,

do va, do estd, si vive o qué se ha hecho.

Y pogque en vano error mas no me asombre,
en algiin alto y solitario nido

pienso enterrar mi ser, mi vida y nombre

y, como si no hubiera acd nacido,

estarme alld, cual Eco, replicando

al dulce son de Dios, del alma oido.%

82. Poesias castellanas completas, Madrid, Cétedra, 1985, pédgs. 439-440, vv. 46-57.

TEOLOGIA Y RELIGIOSIDAD

1. Las reformas espirituales en el siglo XVI.

Al volver los ojos hacia lo que hasta ahora hemos estudiado, es facil
comprobar que todos y cada uno de los hombres e ideas que han pasado por
estas pdginas solo alcanzan un sentido completo y real a la luz de las
motivaciones religiosas. El hombre del Renacimiento, tanto como el medieval,
fue un hombre religioso, esto es, ocupado en la religién, concentrado en ella.
Pero ahora podia pensar por si mismo, aunque siguiera pensando en Dios.
Pedro de Valencia y sus contempordneos tuvieron en la religion una medida
absoluta para la vida humana, no sélo en su dimensién privada, sino también
en las acciones piiblicas. Sin embargo, no fueron el XVI y el XVII siglos
simples en materia de creencias y doctrinas, aiin menos en el modo de hacerlas
vivas en una situacion dada y no es ficil poner orden en el complejo
maremagnum de herejes, conversos, reconciliados, catdlicos, anabaptistas,
erasmistas, jesuitas o alumbrados que llenan esos doscientos afios de 1a historia
europea. Mi intencién se reduce a procurar entender la religiosidad de un sélo
hombre, aunque enmarcada en las circunstancias histéricas y culturales que
la moldearon.

En el origen de las varias reformas religiosas que a lo largo del siglo XVI
se produjeron fuera y dentro de la Iglesia catdlica, deben situarse un libro de
1449 y un movimiento espiritual iniciado en la centuria anterior: las
Annotationes in Novum Testamentum de Lorenzo Vallay la Devotio Moderna.
El cruce de ambos estd simbolizado en la figura de Erasmo, que pas6 doce
afios fundamentales en su formacién con los Hermanos de la Vida Comiin,
en sus fundaciones de Deventer y ‘SHertongenbosch, y que en abril de 1505
edité en Paris la obra del humanista italiano. La piedad moderna suscitada
en torno a Geert de Groote optd por una religiosidad contraria a los excesos
intelectualistas de las Escuelas medievales v se concentré en la vida moral
del cristiano, como imitador de Cristo. Todo ello dio lugar a un misticismo
abierto a sabios y a simples, a hombres y mujeres, de caracter seglar y basado
en la reduccién y naturalidad de la doctrina y el ejercicio del espiritu. A la
vez, los Hermanos de la Vida Comiin desarrollaron un notabilisimo esfuerzo




132 Luis Gémez Canseco

en tres direcciones: la reforma de la educacion, la correccién y traduccion a
lenguas vulgares de textos biblicos y la difusién de devocionarios y libros de
espiritualidad manuscritos!. '

Por su parte, las Annotationes de Valla pusieron de manifiesto las mdltiples
lecturas erréneas en los cddices de la Vulgata respecto a los primeros textos
griegos del Nuevo Testamento y abrieron paso a los estudios de Johanncs
Reuchlin (1455-1512) que terminaron por demostrar que sucedia lo mismo
con los originales hebreos del Antiguo Testamento. Nacid entonces la
urgencia de conocer en su pureza y en su propia lengua la palabra revelada
por Dios, para lo que fue necesario descargarla de la incuria de los copistas
y de los excesos interpretativos que a lo largo de quince siglos se habian
acumulado sobre ella. El humanismo puso su bagaje filolégico y sus
conocimientos de la cultura cldsica al servicio de la ciencia biblica. La
interpretacién de la Escritura en un sentido literal, como hacian los rabinos
judios y Marsilio Ficino habia intentado en su Academia con las epistolas de
san Pablo, fue la primera consecuencia; la segunda, la lectura personal de los
textos sagrados que frecuentemente entraba en conflicto con el canon doctrinal
de la Iglesia. El fervor reformista se extendié por toda Europa y fue el origen
comtun de fenémenos en apariencia tan distintos como la dictadura florentina
de Savonarola o la obra del cardenal Cisneros en Espaa. Este, lejos de
limitarse a ordenar la vida clerical, fundé una Universidad de la que deberian
salir los guias de la verdadera reforma, la de la vidareligiosa general, y dispuso
en la Biblia Poliglota el instrumento con que acometerla. El verdadero motor
'de larenovacién espiritual de Europa fue, sin embargo, Erasmo de Rottefdam.

Los reparos que los humanistas italianos pusieron a su condicién de
barbaro y a su anticiceronianismo no impidieron que su prestigio intelectual
y el influjo de su Philosophia Christi se extendiera por la geografia europea
y alcanzara a la propia Italia. Erasmo se convirtié en la voz teoldgica del
universalismo imperial de Carlos I. Fue un momento de exaltacién y
optimismo, que durd sélo hasta 1517 y cuya mds precisa manifestacién es el
humor y la ironfa erasmiana. La irrupcion de Lutero en la historia y la

! Sobre los Hermanos de la Vida Comin y la Devotio Moderna, cfr. HYMA, Albert: The
Christian Renaissance. A History of Devotio Moderna, Hamden, Torch Books, 19635; JACOB,
E.F.: «The Brethren of Common Life», en Bulletin of John Rylands Library, 24, 1, 1940, pégs.
37-58; y HUIZINGA, Johan: El otofio de la Edad Media, Madrid, Alianza Editorial, 1988, pégs.
213-285.

El humanismo después de 1600 133

desmembracion consiguiente de la Iglesia abri6 un progresivo proceso de
silencio para el propio Erasmo. Ni las repetidas protestaciones de fe catdlica,
ni los esfuerzos y exhortaciones a la reconciliacién, ni el De libero arbitrio,
su mas visible aportacién antiluterana, pudieron librarle a &l y a sus seguidores
de la acusacion de herejes o de instigadores de la herejia. Desde entonces,
y cada vez mis a lo largo del siglo XVI, la presién de las circunstancias
externas obligd a las corrientes afines al erasmismo a renunciar a la exhibicién
de su pensamiento y a la reforma general de la piedad. Quedaba entonces la
interioridad individual como reducto de la vida religiosa. Nada nuevo en la
Philosophia Christi, cuyo catecismo, el Enquiridién, se dirigia exclusiva-
mente al hombre interior, como imitador de Cristo y no como miembro de
la cristiandad:

Es notable -escribe Marcel Bataiflon- que habiendo titulado su mds
famoso manual de cristianismo, Manual del soldado o caballero cristiano,
nunca la metdfora del combate espiritual le haya sugerido la de un ejército
en la que los buenos cristianos fuesen soldados disciplinados. Cada miles
christianus estd personal ¢ interiormente unido a Cristo «su cabezay, y hace
alos vicios una guerra perpetua, toda interior, con «dos armas principales»
que son la oracién en espfritu y la ciencia fundada en la Sagrada Escritura.?

El hostigamiento exterior hizo que el biblismo y las diversas formas de
religiosidad espiritualista se refugiaran en pequefias agrupaciones mds o
menos secretas formadas en torno a un hombre o una obra. El objetivo de
estos grupos, como el de todas las asociaciones de cardcter criptico, era el de -
la neutralidad social, es decir, encubrir con un velo de normalidad y de
aceptacion del canon mayoritario sus peculiaridades y procurar un entorno
favorable a sus miembros. Un ejemplo contempordneo y en absoluto des-
conocido para muchos de ellos era el de los marranos y las sociedades
criptojudias. En circunstancias adversas, la religiosidad oculta o sometida que
no adopta actitudes radicales tiende a expresarse a través de formas no
conflictivas, que Calvino calificé como nicodemitas. Este mismo modo de
manifestacién termina por atenuar los contenidos religiosos y la vida de las
creencias -la vida consciente, al menos- viene a coincidir aproximadamente
con la de los individuos que las aglutinan.

2 Erasmo y el erasmismo, Barcelona, Critica, 1977, pag. 57.




134 Luis Gémez Canseco

Detrds de la mayoria de las reformas que pueblan la historia religiosa del
Renacimiento hay un guia, un maestro de espiritualidad, y un libro que hace
las veces de catecismo: el fruto literario de la Devotio Moderna, la Imitacién
de Cristo de Tomds de Kempis, que se convierte en lectura piadosa obligada
para catdlicos y protestantes; el recogimiento, brotado del misticismo
cisneriano y cuya expresion mds rica es el Tercer abecedario espiritual de
Francisco de Osuna; el Enchiridion de Erasmo, guia moral para el cristiano
moderno; las «sacre conversazioni» dirigidas por Juan de Valdés y cuyo
testimonio se recoge en su Alfabeto cristiano; la Institucion cristiana de
Calvino; los primeros jesuitas, agrupados en torno a san Ignacio de Loyola
y sus Ejercicios Espirituales; el Agustinus de Jansenio o Sobre la comunidn
frecuente de Antoine Arnauld, manuales del jansenismo que se habia orga-
nizado gracias a la labor del abate de Saint-Cyran; o, por ltimo, los grupos
surgidos de la Familia Charitatis, como los ya mencionados de Hiél o Arias
Montano, cuyo manualito piadoso, el Dictatum Christianum, fue traducido a
tres lenguas vulgares: al francés por Cristobal Plantino, al holandés por Juan
Moreto y al espafiol por Pedro de Valencia. Las referencias a las lenguas
vulgares, cuyo desarrollo estd profundamente ligado al erasmismo en alguno
de sus episodios, superan aqui lo meramente cultural. El latin, al fin y al cabo,
era una lengua de clérigos y uno de los intereses prioritarios de los
‘movimientos reformadores fue la piedad laica. Al mismo tiempo, la perse-
cucién que tras el Concilio de Trento se hizo de las versiones vulgares de la
Biblia dificultaba el acceso directo a la palabra divina para los no muy duchos
en latin. A este grupo pertenecian la mayor parte de las clases intermedias
entre las que germinaron las formas de religiosidad espiritnalistas. De este
modo, los manuales piadosos, en los que se traducian enormes fragmentos
biblicos, se constituyeron en suceddneos de la Sagrada Escritura. El subtitulo
del Dictatum Christianum, traducido por Pedro de Valencia, es un excelente
ejemplo: Tratado de lo que los discipulos de Christo comunmente deven saber,
i cada uno de su parte guardar: Colegido, i brevemente recopilado de la
dotrina i reglas del Maestro, por el condiscipulo Benito Arias Montano, para
instruccion de la pequefia grei. Lo que a continuacién sigue es un librito de
escasos contenidos teologicos que se dirige preferentemente a la piedad y al
comportamiento moral de los discipulos de Cristo legos. Esto hizo del
Dictatum, el més humilde entre los escritos de Arias Montano, su obra més
difundida y la tnica traducida del latin, para facilitar pusilli gregis
instructionem. El libro no tiene un sentido criptico, como tampoco lo tenia

El humanismo después de 1600 135

el Enchiridion erasmiano. Pero ninguno atendia a una religiosidad comiin.
Aspiraban a renovar el verdadero espiritu de Cristo, aunque empezando por’
pequeiios grupos. El padre Andrés Martin se esfuerza en vaciar de contenido
la expresion pusillus grex o discipulo con diversos ejemplos tomados del
mismo Dictatum’®. Pero indudablemente lo tenia. La respuesta se encuentra
en las pdginas de Elucidationes in IV Evangelia, que salié de las prensas
plantinianas el mismo aiio que el Dictatum Christianum, 1575. Comentando
los versiculos 28 y 32 del capitulo XII de san Lucas, Arias Montano en notas
marginales define expresamente pusillae fides y pusillus grex:

In speciem contemptibilis mundo, utpote parvus, tenuis, simplex, atque
reram  humanarum parum studiosus; a pompo, avaritia, ambitioneque
alienus grex: quamquam his omnibus mundo iudicatis incommodis affecti,
tamen nolite timere futuram inopiam, aut indigent iam et miseriam aliquam:
quia vobis qui huiusmodi affectu, animo et studio fueritis, complacuit Patri
dare regnum: ideo ommnem vestram curam, ommne studium ab aliis
cogitationibus et actionibus, ad regni caelestis desiderium et cupiditatem
expetitionemque transferte : et si quid habetis in terra possesionum, vendite,

- et precium in caelos mittite.?

3 Cfr. ANDRES MARTIN, M. (ed.): «Introduccién», en ARTAS MONTANO: Dictatum
Christianum, ed. cit., pags. LXVII-LXIX.

* «Al parecer del mundo es despreciable, como pequena, débil, simple y poco aplicada
a las cosas humanas. La grey es ajena a la pompa, la avaricia y la ambicién: aunque considerando
todo esto en el mundo estéis afectados de un modo ingrato, con todo no temiis la futura pobreza
o indigencia y miseria alguna: porque a vosotros que hayéis de este género de inclinacién, 4nimo
y estudio, se complace el Padre en dar el reino: por esto toda vuestra preocupacioén y estudio
sobre estos otros pensamientos y acciones conducidlos al deseo, ansia y voluntad del reino celeste:
y si tenéis alguna posesion en la tierra, vendedla y enviad su valor a los cielos». Junto a ésta
se encuentra la definicién de pusillae fides : «Sic vocantur in scholasticis disceptationibus ii qui
vel ob ignorantiam rerum divinarum, vel ob animi deiectationem minus alte sentirent de Deo,
obscurius crederent, et minus attente ac firmiter sperarent, habebeturque minimus gradus, imo
postremus, in profectu pietatis ac religionis: atqui in hoc gradu constituit lesus, eos qui mundana
ac terrena studiose quaerunt» (Asi se llamaba en las disputas escolasticas a los que por ignorancia
de las cosas divinas o a causa del abatimiento del 4nimo, sienten menos altamente de Dios, creen
m4s miserablemente y esperan menos atenta y firmemente, y era tenido por grado inferior, incluso
Gltimo, en el aprovechamiento de la piedad y la religién. Sin embargo, Jesds puso en este nivel
a los que. con diligencia y aplicacién indagan las cosas mundanas y terrenas). Elucidationes in
quatuor Evangelia, Matthaei, Marci, Lucae et Joahnnis, quibus accedunt eiusdem elucidationes
in Acta Apostolorum, Amberes, Cristébal Plantino, 1575, pig. 230.



136 Luis Gémez Canseco

La reforma de la instruccidn y la ensefianza, personal u organizada, se
convirtio en eje central de los movimientos de renovacion espiritual. Todos
y cada uno de ellos fueron conscientes de que a través de la educacion sus
acciones podrian alcanzar una vida duradera. Probablemente este interés se
originé en las escuelas de los Hermanos de la Vida Comiin, con mas precision,
en la organizacion que de ellas hizo John Cele, rector de la escuela de Zwolle
a principios del siglo XV. El y sus seguidores pretendieron fundir, en su
proyecto, de estudios, los ideales de la Devotio Moderna y el conocimiento
profundo de la literatura y la filosoffa paganas. De entre los textos biblicos,
se dio preferencia a la palabra de Dios en los Evangelios y a la de san Pablo;
de entre los cldsicos, a los que manifestaban mayor armonia no con la teologia
de la Iglesia, sino con el espiritu de Cristo®.

La primera obra de Erasmo fue el Antibarbarorum liber, una defensa de
la compatibilidad entre el dogma cristiano y la cultura latina. Algunos afios
mas tarde Lutero, sin duda el mas medieval entre los reformadores, habia de
condenar esta paganizacion de la doctrina de Cristo. Aunque Erasmo se ocup6
de diversos problemas referentes a la educacién, fue Juan Luis Vives quien
hizo de 1a pedagogia y la restauracién de la ensefianza el centro de su obra
filosofica y religiosa. De ellos nace el modelo educativo del humanismo
cristiano recogido en la Universidad de Alcald y, sobre todo, en los pequeiios
estudios que en la segunda mitad del siglo X VI se repartieron por la geografia
espafiola, al modo de los de Ldpez de Hoyos en Madrid o Juan de Malara
en Sevilla. Pero este humanismo de abolengo erasmista, cada vez mas
sospechoso a los ojos de la ortodoxia cat6lica, fue paulatinamente sustituido
por el sistema docente que habria de dominar el panorama de la ensefianza
en Europa durante los dos proximos siglos: la ratio studiorum de los jesuitas.
Aunque san Ignacio formara parte de su pensamiento religioso en fuentes
comunes a las del erasmismo y aunque muchos de los hombres vinculados
a movimientos espiritualistas mantuvieran relaciones estables con la Compa-
fiia -tal como Plantino, Lipsio, Montano o el mismo Pedro de Valencia-, los

* Comentando la influencia de Wesel Gansfort sobre Erasmo, Albert Hyma recuerda las
preferencias de los Hermanos de la Vida Comun en literatura cldsica y en los textos biblicos:
«When a boy Erasmus loved Seneca better than Cicero, because the Brethren of the.Common
Life, his teachers at Deventer, had leamed from Groote to value practical advice on moral
quaestion above mere rethoric. It was the brethren, not Colet, who led him to study Paul and
Agustine (...). The brethren taught him to regard the chief element in Christianity as faith working
throungh love, a retum to the faith taught by Christ himself» Op. cit., pags. 122-123.

£l humanismo después de 1600 137

caminos adoptados por la reforma catélica de los jesuitas y los del humanismo
divergian notablemente. El plan docente, apuntado ya en la cuarta parte de
las Constituciones de san Ignacio, quedé definitivamente formulado en la
Ratio Studiorum promulgada en 1599 por el General de la Compafiia, Claudio
Acquaviva. El sistema docente y la materia a estudiar, aun debiendo mucho
a la tradicién humanista, representaban una novedad casi absoluta. El estudio
de las lenguas perdia su intencién exegética, el conocimiento se convierte en
erudicién y se somete a la ortodoxia social y religiosa cualquier manifestacién
critica. Respecto a los clasicos, dejaban de ser complemento esencial de la
filosofia de Cristo, como habian sido para Erasmo, y se convertian en un mero
complemento y materia muerta, la virfus litterata. La intencién de los jesuitas
era formar un nuevo modelo de hombre cristiano y culto, aunque bien lejos
de las inquietudes intelectuales del humanismo: el hombre del Barroco. Si
quisiéramos ver personalizado el contraste entre los dos modelos humanos e
intelectuales que surgen de la educacion humanista y de la barroca, de la
actitud critica y de la ortodoxia conformista, cabria enfrentar la figura de
Cervantes, discipulo del maestro Francisco Lopez de Hoyos, con la de Lope
de Vega, educado en el colegio de Imperial de los jesuitas madrilefios®.
Alrededor de las escuelas particulares, regentadas o fundadas en buen mimero
por antiguos miembros de la Universidad de Alcald o por preceptores de
tendencias erasmistas, se habian formado niicleos de renovacion intelectual
y espiritual. Repasemos algunas de las mas sefialadas. La lectura de teologia
que instituyé el maestro Gil de Fuentes en su testamento, del que fueron
albaceas tres destacadas personalidades del reformismo sevillano, Constantino
Ponce de la Fuente, Juan Gil, el doctor Egidio, y Francisco de Vargas. Todos
habian pasado como profesores o alumnos por las aulas complutenses. En
Sevilla, Francisco de Vargas centré su actividad en la ensefianza desde la

¢ Stephen Gilman caracteriza el Quijote apéenfo -surgido del circulo de Lope- como
representante de la actitud media del hombre de su tiempo y miembro perfecto de una sociedad
conformista, sometida a los valores de la Contrarreforma. Frente a él, Cervantes significa el
humanismo y la critica. En ambos, sibditos de Felipe III como Lope o Pedro de Valencia, se
enfrentan el individualismo renacentista y la masa de la sociedad barroca. Cervantes «fue capaz
de rechazar con éxitos los fundamentos ideolégicos de la Contrarreforma, con su desengano
general, con la ‘trascendencia’ para todos. Cervantes sometié su propio desengafio a una
trascendencia personal y sigui6 hallando en el ser inmanente del hombre la satisfaccién de su
ansia de certidumbre, el verdadero objeto del arte». Cervantes y Avellaneda. Estudio de una
imitacién, México, F.C.E., 1951, pig. 50.



138 Luis Gdmez Canseco

cétedra de la Iglesia mayor de la ciudad y Egidio, que ocupd la canonjia
magistral, dio nuevos estatutos al Colegio-Universidad de Santa Marfa.
Aunque es Constantino Ponce de la Fuente, mds concentrado en la predicacién
que en la docencia, quien mejor caracteriza al grupo. Juan de Malara habia
abierto también en Sevilla, nueve afios antes de que se iniciara el proceso
contra Constantino, un estudio de humanidades que, hasta su muerte, en 1571,
fue academia y centro intelectual de la cultura hispalense. Hemos visto ¢c6meo
el propio Montano aprovechd sus ingratos afios de bibliotecario en el Escorial
para ensefiar hebreo y griego y que, a su muerte, dejé fundada una escuela
en la villa de Aracena. En 1568, Juan Lépez de Hoyos ocupé cétedra en la
escuela de gramdtica sustentada por el concejo municipal de Madrid. Estos
estudios apenas sobrevivieron treinta y seis afios a la muerte del maestro de
Cervantes, pues, en 1619 y ante el creciente monopolio de la Compafifa, el
concejo decidié suprimirlos. De Pedro de Valencia ya sabemos que habia
estudiado gramatica en una de estas escuelas, antes de pasar al colegio de los
jesuitas en Cdrdoba, y que fundé en su Zafra natal un estudio de humanidades
en ¢l que se lefan el Dictatum Christianum y los Humanae Salutis Monumenta
de Arias Montano.

La presi6n ejercida por la Inquisicién sobre el humanismo cristiano y sobre
el biblismo habia afectado también a la vida universitaria espafiola. Luis de
la Cadena, cancelario de Alcald y amigo de Montano, huyé a Paris en 1551.
Afios antes lo habia hecho su tio Pedro de Lerma. Por las prisiones y archivos
inquisitoriales pasaron nombres y personas destacadas del claustro y los
colegiales complutenses, llegando alguno de ellos a terminar sus dias en-la
hoguera. En.la -Universidad de Salamanca, la Junta para la correccion y
revision de la Biblia de Vatablo concluyé con el procesamiento de tres de sus
miembros mas ilustres, Fray Luis, Martinez de Cantalapiedra y Grajal. La
persecucion alcanzé también a pequefios centros universitarios, como el de
Osuna, cuyo catedratico Alonso Gudiel sufrié causa criminal por los mismos
cargos que habian sido procesados los hebraistas salmantinos’. Todavia otro
catedratico de Salamanca, Francisco Sanchez de las Brozas, tuvo que pasar
por dos veces a finales del siglo XVI ante los tribunales eclesidsticos.

7 Vid. PINTA LLORENTE, Miguel de la (ed.): Procesos inquisitoriales contra los
hebraistas de Salamanca. I Gaspar de Grajal, Madrid, Monasterio de El Escorial, 1935; Causa
criminal contra el biblista Alonso Gudiel, catedritico de la Universidad de Osuna, Madrid, CSIC,
1942 y Proceso criminal contra el hebraista salmantino Martin Martinez de Cantalapiedra,
Madrid, CSIC, 1946. Para el proceso de fray Luis, vid. CODOIN, X y XI, pags. 5-358.

El humanismo después de 1600 139

A esta situacién vino a afiadirse el acaparamiento que de la ensefianza hizo
la Compaiifa de Jesds. Ya en 1571, el maestro Lépez de Hoyos se habia
opuesto a la escuela de gramatica y retorica que los padres pretendian poner
en la corte. Sus esfuerzos s6lo aplazaron un afio la fundacién y el colegio se
convirtié en 1603 en el Colegio Imperial que habia de dar cabida a los famosos
Estudios Reales para nobles. Todavia las universidades de Alcala, Salamanca,
Valladolid, Valencia, Osma y Granada se opusieron a ellos y consiguieron
limitar la amplitud del proyecto jesuitico. Los jesuitas, ante la debilidad
universitaria, habfan decidido competir con sus estudios superiores y, a la
postre, auparse con la exclusividad, como ya habian hecho con los estudios
menores. Este era el mensaje que el doctor Cornelio Jansenio trajo a Espaiia
en nombre de la Universidad de Lovaina y que aund las fuerzas universitarias
espafiolas contra el proyecto de la Compaiifa. Pero en realidad, la iltima
oposicién a la hegemonia jesuita en la ensefianza surgié del jansenismo
francés. Los Solitarios de Port-Royal pretendieron con las pefites écoles
contrarrestar su influjo e imponer un método pedagdgico racionalista y una
formacién humana heredera, en dltimo término, del humanismo renacentista.

En los ultimos discipulos de los movimientos espirituales surgidos en torno
al erasmismo permanecié viva -y no de modo inconsciente- la semilla de la
inquietud religiosa e intelectual. Cervantes, el padre Sigiienza, Woberius,
Negrén, Juan Ramirez o Pedro de Valencia se habfan formado con una
generacion acostumbrada a la auntocensura, pues las circunstancias externas
no eran las mds favorables. Arias Montano, que en su correspondencia con
Plantino guarda una absoluta circunspeccién sobre temas embarazosos mucho
antes de su vinculaci6én al grupo de Barrefelt, habia aprendido a imponerse
la ley de la prudencia. En 1562, segiin recordaba fray Luis de Le6n en su
proceso, andaba Montano embebido en la lectura de un tratado manuscrito
sobre la confesién y la accién de la gracia, el Tratado sutilismo de Dom
Benedetto. Los temas eran de por si escabrosos y algunos parrafos sapiebaint
haeresim. Fray Diego de Ziifiiga, aun siendo hombre erudito en letras sagradas
y de mente abierta, insinu6 a fray Luis la culpabilidad de su amigo en esos
puntos: «jMas si por dicha los enjirié el Montano!»*; y fue esa acusacién la

# CODOIN, X, pag. 377. Sin embargo, el mismo fray Diego de Ziiiiga escribia en su
comentario al libro de Job, de 1584: «Lo que més me repugna de este parecer de un hombre
docto es porque en nuestros tiempos ciertos hombres ignorantes y temerarios, con el menor
pretexto, alborolan inmediatamente diciendo que judaizan los que al exponerla Sagrada Escritura



140 Luis Gémez Canseco

que le determiné a quemar el libro, a pesar de haber hecho una consulta al
respecto ante el inquisidor de Granada. Este secreto en sus comunicaciones
de caricter teolégico lo venian guardando desde mucho antes los dos
condiscipulos complutenses®. El propio fray Luis, después de su primer
proceso y ante la polémica levantada por los trabajos biblicos de Montano,
rechazd una invitacion papal para formar parte de la comision encargada de
una nueva edicién de la Vulgara. Recordemos también, entre otros casos, la
prudencia de Ldpez de Hoyos al usar la autoridad de Erasmo y las precau-
ciones de Malara, a pesar de haber sido absuelto de sus cargos poco tiempo
después de ingresar en las cdrceles inquisitoriales. En nuestro primer capitulo
hemos visto cémo Plantino, que el 13 de febrero de 1580 habia escrito una
larga carta al que probablemente fue el primer discipulo de Montano en
Espaiia, el jerénimo Josefo Carolo Bartelus Valentinus, explay4ndose sobre
el amor y la identificacién del hombre en Jesucristo, nueve dias después se
dirigia a Montano excusdndose de haber podido deslizar algin aserto «videatur
ineptum aut veritate non consetaneum»'®, Pero son las paginas del Pro editione
Vulgata del padre Juan de Mariana las que recogen el mas perfecto esbozo
de la situacién en que se encontraba la vida intelectual espafiola en el momento
del proceso contra los hebraistas salmantinos:

Tuvo aquella causa con ansiedad a muchos, hasta saber cudl fuese su
resultado: acontecia, en efecto, que personas ilustres por su saber y por su
reputacién tenian que defenderse, desde la cdreel, de un peligrono leve para
la vida y el buen nombre. Triste condicién la del virtuoso: en pago de haber
realizado supremos esfuerzos, verse obligado a soportar animosidades,
acusaciones de aquellos mismos que hubiesen debido ser sus defensores.
Con cuyo ejemplo era fatal que se amortiguaran los afanes de muchos
hombres distinguidos, y que se debilitaran y acabaran sus fuerzas. El asunto
en cuestion deprimi6 el 4nimo de los que contemplaban el ajeno peligro,
y cuinta tormenta amenazaba a los que sostenian libremente lo que

no refieran todos los textos a sentidos anagdgicos o acepten una interpretacién llana y manifiesta
de algiin hebreo». Cfr. PINTA LLORENTE, Miguel de (ed.): Causa criminal contra el biblista
Alonso Gudiel, ed. cit., pig. 26. '

9 Cfr. LOPEZ TORO, José «Fray Luis de Ledn y Benito Arias Montanoy, en Revista de
Archivos, Bibliotecas y Museos, LX1, 1955, pags. 541-542.

0" Correspondance de C. Plantin, ed. cit., VI, pag. 142.

El humanismo después de 1600 141

pensaban. De ese modo, muchos se pasaban al otro campo, o se plegaban
a las circunstancias.!!

Los discipulos de la dltima generacion erasmista aprendieron la leccion
de 1a autocensura en la vida de sus propios maestros y €so hace que, a finales
del siglo XVI, las voces del espiritualismo vayan progresivamente apagén-
dose, en un proceso de interiorizacin y encubrimiento con formas filosoficas.
Adn asi, hubo quien, como el padre Sigiienza, tuvo que sentarse frente a los
jueces inquisitoriales. Apenas tres afios después de su absolucion, el' 7 de
diciembre de 1595, Pedro de Valencia le instaba a abstenerse de terciar en
«un grande pleito entre gente recia sobre praedestination y auxilios sufficieptes
y efficaces»'2. La «gente recia» eran nada menos que dominicos y jesuitas.
Aquéllos segufan a su hermano de religion y confesor de santa Teresa, fray
Domingo Bifiez; éstos se oponfan en base a las doctrinas formuladas en
Concordia liberi arbitrii cum gratiae donis, divina praestientia, providentia,
praedestinatione, et reprobatione (1588) de Luis de Molina. La polémicallegé
atal extremo que Clemente VIII hubo de convocar la Congregacion de Auxiliis
en 1598, que se disolveria nueve afios més tarde sin haber resuelto el caso.
La recomendacién de Pedro de Valencia era clara: «Es menester quien bive
entre hombres tener la prudencia de la serpiente»".

El optimismo de las primeras reformas quedaba muy lejos, pues para
entonces se habia perdido la misma intencién reformista y la religiosidad se
limitaba a los reductos personales. La aparicién piblica de las ideas
espiritualistas, cada vez més desvinculadas de su origen, sigui6 la ligea
apuntada en los escritos de Justo Lipsio: convestir la moral religiosa en ética
filoséfica. A ello colabor6 la progresiva simplificacién de los dogmas y la
pérdida de valor de las manifestaciones externas, que los movimientos
teolégicos y las directrices politicas habian favorecido. Felipe II. defensor de
la ortodoxia catdlica, ordenaba en 1585 al gobernador de los Paises B_ajos,
por entonces Alejandro Farnesio, que renunciara a cualquier investiggcién
sobre la piedad privada de sus sibditos. En este ambiente que preconizaba

1 Tomo la cita de Américo Castro, De la edad conflictiva, Madrid, Taurus, 1962, pag.
169.

12 ANTOLIN, Guillermo (ed.): Art. cit.. XLI, pag. 493.
2 bid., pag. 493



142 Luis Gémez Canseco

la hipocresia y en el que se confundian las tendencias y grupos religiosos,
aparecieron la Familia Charitatis de Henrick Niclaes y una escisién de la
secta, encabezada por Henrick Jansen Barrefelt, llamado por sus fieles Hiél.
El testimonio mds exacto y sintético que tenemos del pensamiento familista
es una carta, fechada en Leyden el 20 de octubre de 1608, que el calvinista
Adrian Saravia dirigi6 a Richard Bancroft, arzobispo de Canterbury. La carta
en cuestién se hace eco del comportamiento y las opiniones de Cristébal
Plantino y Justo Lipsio, analizados a la luz y el juicio del propio Saravia™,
La primera tesis que puede deducirse de las observaciones de Saravia, y que
corroboran los textos de Justo Lipsio, es la distincién entre religion y piedad:
«Las religiones son y siempre han sido muchas y variadas, hostiles unas a
otras. Todas ellas tienen mucho de simulacién y de disimulo. Pero no hay que
despreciarlas (...). S6lo hay, sin embargo, una clase de piedad, que es sencilla
y sin ostentacién. Siempre ha tenido el mundo muchos hombres religiosos,
pero poquisimos verdaderamente piadosos»'. Las religiones, en su multipli-
cidad, se convierten en un aparato superfluo y, sin embargo, necesario de la
verdadera piedad. Necesario para las almas simples y débiles, que no alcanzan
a desarrollar una religiosidad individual. La consecuencia es doble: el cristiano
perfecto puede vivir bajo cualquier forma de culto, buscando siempre la paz
y la concordia y sin enfrentarse a la autoridad piblica; por otro lado, el culto
y las ceremonias externas, estériles de por si, no deben abandonarse: «Cuanto
uno menos lo necesite, més debe practicarlo, a fin de no perjudicar a ninguno
de los que por él, como de la mano, deben ser guiados a lo que ellos llaman
el mejor y més excelente estado de Cristo»'¢. Todo esto justifica las actitides
de Lipsio, al que Saravia critica exacerbadamente por no profesar doctrina
evangeélica alguna, por criticar la idolatria papista en Leyden y, meses mds
tarde, encomiar en Lovaina la imagen mariana de Halle o por moderar sus

1 El texto de la carta es reproducido en los apéndices del libro de Ben Rekers. El padre
Melquiades Andrés hace una sintesis del pensamiento familista, aunque parcial en exceso. Cfr.
ARIAS MONTANGO: Dictatum Christianum, ed. cit.,, pags. XXXIX-XL.

'* REKERS, Ben: Op. cit., pag. 140. Lipsio mantiene en sus escritos la misma distincién
entre religién y piedad: «Soy de aquellos que tienen la piedad més en el coragén que en la lengua,
¥ que la querria més exercitar con obras que manifestarla con palabras, y este siglo no me‘agrada
mucho (;atrevereme a dezirlo?), porque aunque ninguno a sido més fértil en religiones, ninguno
tampoco a sido mds estéril en piedad». Libro de la Constancia. Traducido de latin en castellano
por Juan Baptista de Mesa, natural de Antequera, Sevilla, Matias Clavijo, 1616, pag. A3v.

16 Ibid., pag. 141.

£l humanismo después de 1600 143

escritos hasta no rozar el tema religioso y parecer un pagano. La intencién
dltima de esta exaltacién de la piedad es unificar en torno a ellas al comin
de los hombres:

Invitan ellos a todas las demds sectas a unirseles, no para que
abandonen la suya propia, sino para que se vinculen a la de ellos como
colofén, ya que a lodas las demds les falia la verdadera piedad si no se les

unen."’

La teologia familista se condensa en un proceso de identificacion del
hombre en Dios. En una bisqueda personal, el cristiano debe TECONOCETSe en
su hombre interior y, a través de €I, llegar a Dios: «Lo que leemos de Cristo,
Dios hecho hombre y hombre hecho Dios, ensefian que debe realizarse en tqdo
hombre perfecto, nueva creatura»'®. En suma, las mismas igeas que Pl?mtmo
apuntaba en su carta al jerénimo Bartelus Valentinus. Entiende Saravia que
el origen de esta forma de pensamiento podia estar en l'os sermones de
Johannes Tauler, el animador medieval de los circulos espiritualistas de <flos
Amigos de Dios». Para Adrian Saravia, que conocfg perfectamente los esc'rltos
de Lipsio, la doctrina de Hiél no estaba «muy lejana_ dp la de los estouj,os,
segiin la cual los hombres tienen en si mismos lq felicidad y el sumq}blell,
si quieren, y de ellos depende el que no sean felices»". L'a obser\//acmn no
puede ser mds acertada. Como hemos visto, la tendenc%a' comiin d_e ‘llos
movimientos surgidos de la Devorio Moderna fue simplificar la religion,
reduciéndola a una fe y a un modo de comportamiento. Esq habia hecho
Erasmo y eso hicieron los espiritualistas posteriores, acaso obligados Ror las
circunstancias histdricas. Los lectores de Lipsio en el siglo XVII hal?lan de
convertir su pensamiento en una filosofia ajena a cualquier referenEe piadoso.
Auxin asf, la moral estoica promovida desde la Familia Charitatis tenia una b.ase
religiosa. Arias Montano la resumid en tres principiqs: temor de Dios,
penitencia y caridad. Esta dltima, €l amor, ha de convert1rs<? en motor.dg las
acciones humanas. He aqui el nexo de unién de todo el Renacimiento Cristiano
y la causa de la incomprensién de Adridn Saravia:

Y Ibid., pag. 142.
8 Jhid., pig. 141-142.
¥ Ibid., pag. 141.



144 : Luis Gémez Canseco

Luther does speak about love -explica Albert Hyma respecto a la
Devotio Moderna-, but as the result of faith. He begins with the faith in
God and ends with love for his neighbor. The Christian Renaissance on the
other hand (and the Roman Catolic church as well) teaches that love is
supreme and that faith is generated by it. Groote, Radewijns, Zerbolt, and
the «Imitation» do not conside r perfect faith the highest good, but perfect
love 2

La tendencia a la reduccién del mismo Renacimiento Cristiano y la presion
contrarreformista lo convirtieron primero en una moral y luego en una
filosofia, que para entonces ya andaba mezclada con el nuevo espiritu
cientifico.

2. El pensamiento religioso de Pedro de Valencia.

En 1520, el mismo afio en que Lutero publicaba su De la libertad del
cristiano, Erasmo de Rotterdam escribe a Juan Luis Vives lamentdndose de
la animadversion de algunos frailes y expone cudl habia sido 1a dnica intencién
de su trabajo intelectual:

Hemos puesto empefio en descubrir las fuentes de la piedad ydela
religiosidad; nos hemos esforzado con el mayor interés en restituir a su
antiguo esplendor la teologfa mucho més inclinada a cuestiones sutiles y
agudas que a las necesarias.?!

Subraya Erasmo dos de los elementos fundamentales y comunes a las
reformas del X VI el estudio de los textos biblicos en su lengua original como
fuentes de la piedad y la reduccion de la teologia a lo necesario, la piedad
misma. Pedro de Valencia marca el fin de una linea que, a pesar de haberse
iniciado dos siglos antes, conserva inalterable su materia de reflexién. Los
tratados religiosos de Pedro de Valencia pueden agruparse en dos bloques,
segin el objeto de su contenido: el comentario biblico, exegético o histdrico,

* HYMA, A.: Op, cit., pig. 326.
2! VIVES, Juan Luis: Epistolario, Madrid, Editora Nacional, 1978, pag. 159.

El humanismo después de 1600 145

0 la religiosidad contemporanea. El Dictatum Christianum de Arias Montano
se encuentra en el origen de todo su pensamiento religioso. EI mismo lo habia
traducido al castellano en un ejercicio de fidelidad y humildad intelectual. Las
obras del maestro suministran la doctrina e informan el cardcter general de
los escritos del discipulo. Dicho cardcter, acaso mds acentuado en Pedro de
Valencia que en Montano, es el de la simplicidad, el de la reduccion del dogma
religioso a la piedad, a lo estrictamente necesario para guiar el comportamien-
to del hombre en el mundo. La manifestacién més obvia de esta tendencia
es el descrédito de la sabiduria humana frente a la sencillez de los preceptos
divinos. El tema procede de la patristica y durante el Renacimiento cristiano
cobrd un nuevo valor, el de rechazo a la escoldstica. Asf lo presenta Lipsio
en su Libro de la Constancia® y asi lo usa Arias Montano en el prefacio de
Elucidationes in omnia sanctorum apostolorum scripta, eiusdemin S. Johannis
apostoli et evangelistae Apocalyps in significationes, donde hace cuenta de
las dificultades que habia tenido para comprender el Apocalipsis con la ayuda
de la exégesis tradicional y la claridad que encontré en la exposicién de Hiél,
el maestro de los familistas:

El significado (...) puede ser explicado por los piadosos y sencillos que
hacen profesién de la verdad, que no fian demasiado a su humano
entendimiento y criterio y que conocen el verdadero camino hacia Cristo.?*

En las palabras de Montano, la idea de la inutilidad de Ia ciencia humana
se une a la de la directa manifestacion de Dios a sus elegidos y con este sentido
aparece entre las proposiciones del proceso a fray José de Sigiienza con el
nimero siete: «No han de predicar sino los enviados de Dios», ante lo que
el calificador Gonzalo Gutiérrez Mantilla apunta: «Esta absolutamente es
verdadera; pero adviértase si dice inmediatamente por interna inspiracion,
porque en este caso seria error»™, Atin més, en el capitulo I del Rey de Reyes,
Sigiienza rechaza la sabiduria humana y presenta su propio libro como voz
de Dios: «Echemos de las manos tanta infinidad de libros vanos, que s6lo nos

2 Libro de la Constancia, ed. cit., pag. 1. El tema ya aparece formulado en Gansfort y
aparece desarrollado en la Imitacién de Cristo, especialmente en su capftulo X VIIL También lo
recoge Erasmo a lo largo del capitulo III de su Enquiridién.

** Cito Ia traduccién de Maurice Sabbe: Art. cit., pags. 81-82.

* Proceso inquisitorial del padre Sigiienza, ed. cit., pag. 110



146 Luis Gomez Canseco

cuentan sus opiniones» y «oigamos a Dios cémo nos habla, 1o que nos quiere
decir en este libro, lo que nos quiso descubrir de si mismo y consideremos
que no le escribié para otra cosa sino sélo para alumbrar a los hombres y
ensefiarles cuanto podian desear, entender y saber»?*. Todavia en la misma
carta al padre Sigiienza en que se hace mencién de la polémica de auxiliis,
Pedro de Valencia escribe: «...ay sufficientemente de dottrina en la leche de
la sagrada escrittura para satisfazer y hartar ad sobrietatem a los parvulos vy
que se contentan con saber hasta esto, y no usque ad insaniam (...). Pero por
ventura no son para essos soldadazos bravos y de grandes plumas y pettos
fuertes ni el mismo Saiil por grande que sea, sino algdn pastorcito que ni aun
nombre de soldado no tenga y que sin saberse dél ni de su valentia, €l a solas
desquixara leones y ahoga 0ssos»?, También en su tratadito sobre los dones
divinos y la predestinacién elude Pedro de Valencia los problemas teolégicos
y cifra la verdadera sabiduria en el temor de Dios, que conduce al hombre
a la participacién en el espiritu de Cristo. El fin de la vida cristiana no es el
conocimiento, sino la salvacién eterna y la perfeccion de la vida moral. A lo
largo de Para la declaracién de una gran parte de la Estoria Apostélica, Pedro
de Valencia contrasta 1os conceptos de ciencia y caridad y su valor para los
discipulos de Cristo. Aunque ciencia y caridad no aparecen como polos
opuestos, €s la segunda la que debe guiar las acciones de la primera:

La prudencia del mismo espiritu les ensefiaba qudndo avian de andar
y proceder segiin la ciencia, y qudndo segiin la Charidad, que en general,
siendo como es la mayor la Charidad y 1a Reyna de las virtudes, siempre
que el seguir la ciencia a solas derogasse, y fuesse en perjuizio d&la
Charidad, y de la edificacién del préximo se avia de disponer, y dexar la
ciencia y seguir Ja Charidad.”

Temor de Dios y Caridad, unidos a la Penitencia, forman la triada moral
que Pedro de Valencia hereda del Dictatum Christianum, como antes lo habia
hecho Francisco de Aldana en Flandes:

El alma que contigo se juntare
cierto reprimiréd cualquier deseo

5 Historia del Rey de Reyes y Seiior de los Sefiores, ed. cit., 11, pag. 24.

% ANTOLIN, G. (ed.): Art. cit., pdg. 494.

27

Para la declaracion de una gran parte de la Estoria Apostélica en los Actos y en la
epistola ad Galatas advertencias, BNM, Ms. 464, fol. 23r.

El humanismo después de 1600 147

que contra el propio bien la vida encare:
podra luchar contra el terrestre Anteo
de su rebelde cuerpo, aunque le cueste
vencer la lid por fuerza y por rodeo;
(...) de si le apartard, junto consigo
domandole, firmado en la potencia

del pecho ejecutor del gran castigo;
serdn temor de Dios y penitencia

los brazos, coronada diadema

la caridad, valor de toda esencia.?

El triunfo en «la guerra de si mismos» que mantienen la parte y superior
¢ inferior de la naturaleza humana debe concluir en la victoria del hombre
interior, identificado en Cristo y sometido libremente a su voluntad. Pedro de
Valencia mantiene a Cristo en el centro de su actitud moral, que se vincula
a los modelos filosoficos cldsicos -como ya habia hecho Erasmo-, pero que
surge del nicleo mismo del dogma cristiano: la humanidad de Cristo. De algiin
modo, la historia doctrinal de la Iglesia es una oscilacién entre un Cristo
divinizado y un Cristo humano. Los movimientos reformistas del X VI optaron
por el segundo, pues su intencién primera fue la de aproximar la religién al
hombre y dotar de un sentido ético y cristiano a la vida comin. A todo ello
contribuyé el desarrollo de la devocién por la cruz, la difusién de las vidas
de Cristo o el interés por su imagen humana, pero sobre todo una nueva actitud
teoldgica y piadosa, de la que Pedro de Valencia participaba®. Segiin €1, dos
fueron los oficios, esto es, deberes y obligaciones, de Cristo en la tierra: el
que le era propio, «Redemptor universal de todo el linage humano», y
«Propheta, cvangelista y Ap6stol», para predicar y ensefiar por su propia
persona. Como apéstol, Cristo fue especialmente enviado a los judios, pero
el testimonio de su palabra viva y la trasmisién escrita en los Evangelios ofrece
al comtn de los hombres, sin distincién de credo y condicion , el camino para
alcanzar la redencién. El Evangelio verdadero es, pues, el propio Cristo y su

2 Poesias castellanas completas, Madrid, Cdtedra, 1985, pags. 453-454.

» Las Vitae Christi alcanzaron su mayor difusién durante los siglos XV y XVI. Pedro
de Valencia sigue esta tendencia humanizadora de Cristo en su consideracién de la cruz como
elemento central del cristianismo y en su preocupacién por la persona del redentor. En su
«Exposicién sobre el primer capitulo del Génesis», comenta una figura de Cristo que el licenciado
Moreno le habia ensefiado en Llerena: «De quando era de treinta y un afos, cuyos cabellos no
passavan de la boca abaxo, siendo algo cortos y no tan cumplidos, como son los que tienen las
Verénicas». BNM, Ms. 149, fol. 193v.



148 Luis Gémez Canseco

espiritu. Esta misma proposicién atribuyé Le6én de Castro a Martinez de
Cantalapiedra durante el proceso a fray Luis: los textos escritos por los
apéstoles son necesarios a causa del pecado y la debilidad humana, pero el
tinico Evangelio es Cristo y se comunica a los hombres por la .gracia del
Espiritu Santo®. La naturaleza humana de Cristo es, para Pedro de Valencia,
la doctrina y el paradigma a seguir para que el hombre pueda alcanzar
conformidad consigo mismo y con su propia naturaleza, la paz privada y
publica con los demés y la identificacién en Jesucristo:

Porque también Christo no se agradé a si mesmo, no seguia lo que le
era iitil, y gustoso, en particular queriendo en todo mostrar su libertad, y
hidalguia, y no parezer flaco, ni uno de los demds, antes se sugeté a todas
las miserias humanas (...) Porque todo lo que se escribié de atrds en la
escriptura se escrivié para doctrina viva y para que entretenidos con el
sufrimiento, perseveranzia, consuelo, y exhortazién de las santas escrituras
tengamos esperanza cierta de conseguir las promesas de Dios. El Dios de
paciencia y consuelo os dé que tengdis un mesmo sentimiento y intencién
los unos con lo otros segiin Jesu Christo, y qual él lo tubo, para que con
una anima y una intencién todos, y con una boca (sin diversidad de
sentimiento, ni de palabras, sino conformes en todo) déis gloria a Dios que
es Padre de nuestro Sefior Jesuchristo. Por tanto sustentaos y llevais los
unos a los otros, como os llevé a vosotros Christo, conformandose con
vuestras flaquezas, tomandolas sobre si, y remedidndolas para gloria de
Dios.®

El concepto de hombre interior, que hemos estudiado en el capitulo
precedente, resulta imprescindible para comprender la cristologia de Pedro de
Valencia. Por un lado vincula a nuestro escritor con el cristianismo interior
que domina la renovacidn espiritual del Renacimiento, por otro se convierte
en punto.de unién entre la humanidad de Cristo y la divinidad, la santificacion,
a que el hombre aspira. La imagen humana que de Cristo forja Pedro de

“Valencia no se dirige a la del Dios que soporta sufrimientos de hombre en

la cruz, cuya devocion se extendié entre el misticismo espafiol del XVI y
resulta clave en los Ejercicios de san Ignacio. El Cristo de Pedro de Valencia
debe mds al de Erasmo, aunque termine por rebasarlo. El de Erasmo fue un
Cristo moral, socrético, por asi decirlo, un Cristo sin cruz, un paradigma ético:

® Cfr. CODOIN, X. pig. 49.

3 BNM, Ms. 464, fols. 70v-71r. Sobre estos mismos conceptos’ del ejemplo de Cristo y
la integraci6n del hombre en él trata la carta enviada por Plantino a Montano en septiembre de

" 1581. Cfr. Correspondance de C. Plantin, ed. cit., VI, pags. 303-304,

El humanismo después de 1600 149

Que tengas puesto a Jesu Christo por tinico y solo fin de toda tu
vida -reza la regla cuarta del Enquiridion- y aqui endereces tu jomada.
(...) a sOlo este blanco has de enderegar todos tus desseos y obras, tus
pensamientos y exercicios, tu trabajo y tu descanso, tu ocio y todo tu
negocio. Y no pienses que Jesu Christo que es solamente esta boz que
se passa assi por el ayre como le nombramos, Mas por Jesu Christo
has de entender, y oyéndole se te ha de representar, charidad, simplici-
dad, paciencia, limpieza, y en fin todo lo ue él ensefi.

Este es el mismo Cristo de Hi¢l y Plantino, que Saravia condenaba en su
carta al arzobispo de Canterbury, el Cristo del Dictatum Christianumy el que
se apunta en el tratado cristolégico del padre Sigiienza, Rey de Reyes. Todos
ellos, con Pedro de Valencia, tienen en comiin la consideracién de la
espiritualidad como un ejercicio, una profesién que se adquiere con el
bautismo, pero que no dista mucho de la virtud estoica, de 1a filosofia moral,
la Philosophia Christi. La imitacién de Cristo, del Dios hecho hombre, es una
manifestacién de fe y de obediencia a la voluntad divina, pero que atafie a
la vida material del cristiano:

Sic interpretor -escribe Pedro de Valencia en su comentario Ad
Dominicam Orationem illam Pater Noster- fieri voluntatem Dei in terra
sicut in coelo, id est, in hominibus sicut in Deo et Christo eius ut tamen
simplici(si)mas illas explicationes patrum non improbem, sed venerer
etiam; in came sicut in spiritu, ut sicut mente servimus legi Dei et ei
condelectamur, ita etiam came et inferiore homine praeceptis divinis
obsequamur, et inter homines sicut inter angelos qui faciunt voluntatem,
verbum et sermones eius (.. .). Sed quod dicebamus non Angelos propositos
nobis exemplum ad imitandum sed Christus ipsum, multis docemur. 1pse
enim ad sui sequelam homines omnes vocabit, quae obsequis et divinarum
virtutum imitatione praestanda. Idem novus Adam qui secundum Deus
creatus est in justitia et sanctitate veritatis nobis induendus, qui conformari
et configurari nos oportet, ut ad ipsius imaginem reformemur, et sicut
portavimus imaginem terreni et animalis, ita portemus imaginem coelestis.*

2 Enquiridién, ed. cit., pag. 216.

# «Ad orationem Dominicam illam Pater Noster qui est in coelis Symbola», BNM, Ms.
5585, fol. 117r. «Asi interpreto que ha de hacerse la voluntad de Dios en la tierra como en el
cielo, esto es, entre los hombres como en Dios y en Cristo, de este modo no desapruebo las
interpretaciones de los padres por simples que sean, sino que las respeto; tanto en la carne como
en el espiritu, para que asi como en la mente seguimos la ley de Dios y nos deleitanios en ella,
asi también con la came y el hombre inferior obedezcamos los preceptos divinos; y entre los



150 Luis Gémez Canseco

La humanizacién de la piedad entra de lleno en dos de las tendencias que
habia alentado el Renacimiento cristiano: la biisqueda de una religiosidad pura
y sencilla y la aproximacién a los modelos éticos de la antigiiedad. San
Agustin habia justificado la dltima apelando a la accion de la gracia sobre
los paganos. Sus textos se convirtieron en autoridad no sélo para la cultura
seglar, sino para la exégesis biblica y su héroes se asimilaron a los cristianos:
si a principios del XVI Erasmo comparaba a los apdstoles con Sdcrates, dos
siglos después Benjamin Franklin se proponia como paradigmas morales al
mismo Sdécrates y a Jesds*. Median enire ellos casi dos siglos de socratismo
cristiano, neoestoicismo, Epicuro defendido y Platén divinizado, que alcan-
zaron tanto a catdlicos como a reformados. En Pedro de Valencia, la piedad
cristiana podia edificarse con el ejemplo moral de «los fieles de la gentilidad»
que guardaron «con fee la ley natural y de Charidad»*. De este modo, y como

ya vimos al tratar del estoicismo, el que sigue la razén, sigue los preceptos.

y el espiritu de Cristo. No se piense, sin embargo, en una piedad paganizada
y fria. La de Arias Montano y Pedro de Valencia, como la de Erasmo, pudo
ser una piedad intelectualizada, pero su niicleo era el mismo que el de todas
las reformas espirituales del Renacimiento: la caridad, que, al ejemplo de
Cristo, ordena en torno suyo la vida de los hombres y la orienta hacia la virtud.
Pedro de Valencia utiliza la metafora paulina de la vestidura para significar
la integracién del hombre interior en el espiritu y el amor de Cristo:

La vestidura decente, blanca, pura i hermosa que cubre i quita la
desnudez vergonzosa i afrentosa del viejo hombre i adoma al hombre para
que parezca sin confusién delante de Dios, es inicamente el mismo Christo
Jesis, nuestro Sefior.?

hombres como entre los dngeles, que siguen su voluntad, su palabra y sus amonestaciones (...).
Pero el ejemplo del que hablaba, que los dngeles no han de semos propuestos para imitacién,
sino el propio Cristo, lo aprendemos en muchas fuentes. Pues €é]l'mismo convocari a todos los
hombres, o cual ha de distinguirse por la obediencia y por la imitacién de las virtudes divinas.
El mismo nuevo Adén, que fue creado por Dios en segundo lugar, ha de armarnos con la justicia
y la santidad de la verdad, para quien estamos obligados a enmendarnos y conformamos segiin
su propio ejemplo, y como llevamos la imagen de lo terreno y lo animal, asi también llevemos
la imagen de lo celestial».

¥ Cfr. BATAILLON, M.: Erasmo y el erasmismo, ed. cit., pag. 207 y FRANKLIN, B.:
The Autobiography of - - - - , New York, Pocket Books Inc., 1952, pag. 103.

35 Para la declaracién..., BNM, Ms. 464, fol. 47r.
% Tratado dirigido a la reina Margarita, BNM, Ms. 5585 (fols. 178r-184r), fol. 181r.

El humanismo después de 1600 151

Con su habitual agudeza, el padre Andrés Martin sefiala diez caracteres
comunes a la espiritualidad de las reformas: biblismo, vida interior, ascesis,
oracién mental, austeridad y penitencia, santa simplicidad, direccién
moralizante, extension a los laicos, bisqueda de la soledad y amor al trabajo
manual y a los deberes de estado. Si exceptuamos el biblismo, que de por si
representa una corriente, los nueve elementos restantes confluyen en un séle
punto: la vida moral.

Dentro de las reformas y observancias -escribe el padre Andrés- buscan
preferentemente los manuales claros y densos del dogma y las sumas
morales y de confesores. Insisten de modo preferente en el cumplimiento
de los deberes del propio estado. Abundan los libros dedicados a la
formacién de la mujer, del gobernante, a las virtudes morales, a los deberes
profesionales de los diversos estados: papas, reyes, obispos, nobles,
comerciantes, abogados, jueces, sacerdotes, religiosos. Todo ello hace ver
el cardcter marcadamente ético de esta espiritualidad, frente al caricter més
mistico de la de los perfodos siguientes.?

Un simple repaso al indice del Dictatum Christianum, elaborado por Pedro
de Valencia, nos situaria de lleno en el paisaje que acabamos de contemplar:
«Obligaciones generales de todos los que professan la Docirina de Christo»
y obligaciones particulares de «Pastores y Governadores», «Ministros Ecle-
sidsticos», «Reyes. Principes y Magistrados», «Ricos», «Mercaderes y Ofi-
ciales», «de cada Familia y sefialadamente de las Mugeres» y «de los
Casados». Sin embargo, cuando Pedro de Valencia compone sus escritos, el
predominio corresponde a esa nueva espiritualidad mistica. Aun asi la
fidelidad al maestro se impone: sus tratados de politica y economia, las cartas
a Alonso Ramirez al ser nombrado fiscal de hacienda, los envios al rey 0 a
la reina Margarita, no son reflexiones tedricas, sino llamadas de atencién a
la moralidad con que cada cristiano debe ejercer su oficio y estado. En
coincidencia con el estoicismo, se iguala la condicién de todos los seres
humanos y se hace de la virtud el mayor bien y el supremo deber del hombre
para consigo mismo y para con Dios. Pedro de Valencia acude al ejemplo del
Bautista:

No era en nada suyo, ni particular, ni de su padres, ni de sus parientes,
sino de Dios, y de su officio. Gran profundidad de fundamento de humildad

*7 La teologia espariola en el siglo XVI, ed. cit., pag. 401.



152 Luis Gomez Canseco

descubre esta respuesta, y grande campo para que discurriéssemos por este
exemplo en como debe ser cada uno de su officio, y no de sus interesses,
la fiesta del dia, y mi edad no me permite el reiiir, ni el reprehender. En
suma amonesto y aconsejo a todos los devotos del Baptista, que le oygamos
siquiera en esta voz y predicacién tan breve, y enderezemos dentro de
nuestros pechos con penitencia, y enmienda de vida el camino del Sefior,
para que venga, y entre en cada uno de nosotros por gracia, y después nos
dé su gloria.®®

La virtud es, pues, el primer oficio y obligacion de los hombres por su
propia naturaleza, en la que han de enfrentar se la parte superior y racional
a la inferior e irracional. Este conflicto no es sélo necesario «para buen
concilio, concordia i paz de la republica que cada uno dentro de si tiene», sino
inexcusable a la condicién humana: «Bien tratan adn los Philésophos Gentiles
esta parte, mostrando que le son naturales i convenientes al hombre las
passiones del alma, criadas en €] para con ministerio i obediencia de la ra¢6n
concebir i producir operaciones virtuosas»*. Como ya habia hecho su maestro
de griego Francisco Sdnchez de las Brozas, Pedro de Valencia reacciona
contra el criterio aristotélico-escolastico que situaba la virtud entre medio de
dos vicios. La virtud cristiana, mucho mds préxima a la estoica que a la
mediocritas popularizada por el horacianismo, no admite componendas. El
extremo contrario es el pecado, la muerte del hombre interior y la negacién
de Cristo. En la aspiracién a ser sabio y santo, en el ejercicio constante esti
la salvacidn; en «la abnegacién de si mismo i de la propia voluntad, el echar
de si el amor del mundo i de las cosas dél»*, el camino a seguir. Las pautas
de conducta cristiana se reducen, al:cabo, a la conformidad con la propia
naturaleza y al rechazo de lo extrafio al hombre interior. Estos preceptos
estoicos aparecen bajo el nombre cristiano de penitencia y, junto con la
caridad, forman el niicleo de la religiosidad en Pedro de Valencia.

% «Et possuerunt omnes, qui audierant in corde suo dicentes: Quid putas puer iste erit?
FEtenim manus Domini erat cum illo (Lucas 1, 66)», BNM, Ms. 5586, fol. 48r.

¥ Tratado dirigido a la reina Margarita, BNM, Ms. 5585, fols. 180v y 183v

40 «De la tristeza segiin Dios y segln el mundox», BNM, Ms. 5585, fol. 119r. Montano define
la penitencia en el Dictatum Christianum: «Esta penitencia virtud consiste principalmente en que
el hombre denuncie, i haga guerra a sus apetitos, i con gran valor, i fortaleza se venza a si mismo,
i se abstenga de la ocupaciones, i obras camnales, i mundanas, i trabage, i se emplee en las obras,
i egercicios, que Dios encarga, i manda» (Ed. cit., pag. 72).

El humanismo después de 1600 153

A la penitencia estin dedicados buena parte de la «Declaracién de la
Estoria Apostélica» y, sobre todo, «De la tristeza segiin Dios i segin el
mundo», tratadito en el que su autor anuncia el hallazgo de un remedio «mui
efficaz para moderar siquiera las aflicciones de la vida temporal»*. El des-
cubrimiento no es otro que ¢l capitulo séptimo de la segunda epistola a los
corintios, en especial su versiculo dicz. Scgin distingue san Pablo y glosa
Pedro de Valencia, la tristeza de Dios conduce a la penitencia y actia como
medicina para los enfermos del pecado; por contra, la tristeza del mundo, que
viene de poner la voluntad en lo que nos es ajeno y confrario a nuestra
naturaleza, nos lleva a la muerte del espiritu y a la condenacién. Al ejercicio
y préctica de la penitencia se une la accién de la gracia, a través de la cual
se alcanzan la verdadera felicidad terrena, el perdén de Dios y el paraiso
eterno: «Luego también a las gentes les dio Dios, y les propuso la penitencia
para que por medio della, y de la fee en Jesuchristo consigan la vida eterna,
que éstas son y fueron siempre las dos partes de la predicacién del evangelio
necessarias y requeridas para conseguir lo que anunciava y prometia. (...) que
Dios sanctificava, y justificava con su espiritu por Jesuchristo nuestro Sefior
por medio de la fee, y obediencia al evangelio»*. En la religién, como en el
conocimiento, Pedro de Valencia establece dos dmbitos, uno que incumbe a
la voluntad del hombre y otro, el de la fe y la gracia, sometido a la de Dios.
El punto de unién entre ambos es, como habiamos dicho, el hombre interior
y en €I, por encima incluso de la verdad, la caridad, que actia como virtud
reguladora. Resulta forzoso acudir de nuevo al Dictatum Christianum, en cuyo
capitulo XIV se trata por extenso de la caridad. Arias Montano sigue a san
Pablo vy, tras €1, lo hace Pedro de Valencia. Para todos ellos, el amor es
generador y centro de un cristianismo desarmado de teologia. La exhortacion
inicial del capitulo XIII de la I epistola a los corintios fue un lugar comin
para los movimientos espirituales, que convirtieron el paulinismo en su modo
particular de ser cristianos®*. Desde que los fieles de la Devotio Moderna

4 BNM, Ms. 5585, fol. 118r.
2 Para la declaracién..., BNM, Ms. 464, fol. 28t y v.

*? En el otoiio de 1575 y segtn se deduce de su epistolario con Plantino, Montano estaba

trabajando en unas Elucidationes in Paulum, que luego formarian parte de Elucidationes in omnia
apostolorum scripta (Amberes, Plantino, 1588). Por su parte, Pedro de Valencia dirigié el 5 de
febrero de 1607 una carta a Paulo V para que estableciera fecha y categoria adecuada para la
fiesta del santo. Cfr. «Sanctis D.N. Paulo V Pont. Max.», BNM, Ms. 5586, fols. 57r-60v.




154 Luis Gémez Canseco

hicieran la primera lectura moderna de san Pablo, sus cartas se entendieron
como comunicaciones directas, simples y personales. Y asf lo defendi¢ el
padre Sigiienza en el transcurso de su proceso. El mensaje descubierto en san
Pablo y convertido en motor de la espiritualidad renacentista es el amor y la
caridad para con los semejantes:

Con facilidad por cierto guardan todos los Mandamientos, i cumplen
con todas las obligaciones, que se contienen en la Divina Lei, aquellos a
quien de tal manera huviere inflamado la Caridad, que no miren tanto por
sus cosas, como por las agenas: como estd escrito: «La caridad es sufrida,
i benigna: no tiene invidia, ni hace nada en vano, no se hincha. No es
ambiciosa, no cuida de sus cosas, no se enoja, no piensa lo malo. No se
alegra con Ia injusticia, sino gézase con la verdad. Todo Io cubre, todo lo
cree, todo lo espera, todo lo sufrex.* '

Con el mismo espiritu escribié Pedro de Valencia su principal tratado
evangélico, Para declaracién de una gran parte de la Estoria Apostdlica en
los Actos y en la epistola ad Galatas advertencias, a 10s pocos meses de ser
nombrado cronista real. De la dedicatoria al arzobispo Bernardo de Rojas y
Sandoval se sigue que fue ésta la dnica obra que pretendié voluntariamente
publicar, aunque no llegara a hacerlo. La razén es bien sencilla: en ella se
contiene la médula espiritual de su doctrina, sostenida en tres dualidades
paulinas, hombre interior-hombre exterior, fe-obras y ciencia-caridad. Pedro
de Valencia parte de la circunstancia histérica que motivé la epistola a los
galatas y aprovecha para hacer una traduccién literal y practicamente integra
del texto griego y presentar un cristianismo afin al de la Familia Charitatis.

San Pablo se dirigié a las iglesias de Galacia para defender una forma
espiritual de religién y contrarrestar la influencia de los que predicaban la
obligacion de los preceptos de la ley mosaica entre los judios y gentiles
bautizados en la fe de Cristo. Acudiendo a éste ejemplo y al de las antiguas
conversiones al judaismo, Pedro de Valencia plantea los conflictos producidos
entre los distintos cultos y costumbres, determina con el apéstol que ninguna
ley humana obliga al hombre nuevo y, en dltimo término, propugna un
cristianismo espiritual y abierto a todos. La futilidad de las obras externas en
si, el deber de los fuertes -«los espirituales», dice san Pablo- para con los
débiles, las acciones de la caridad y la unidad de los cristianos en €l espiritu
de Cristo son los cuatro puntos doctrinales en que se condensa la Declaracion.

4 Dictatum Christianum, ed. cit., pags. 163-164

El humanismo después de 1600 155

Las obras y ceremonias exteriores no tienen otro valor que el que los hombres
quieran darle y, como tal, no atan al que ha alcanzado la libertad del espiritu.
Sin embargo, Pedro de Valencia no las condena, muy al contrario ve en ellas
un baculo para la fe de los mas débiles. A los fuertes, la caridad les impone
condescender para evitar el escandalo y la pérdida de 1a fe en aquéllos y
conducirlos a la verdadera religiosidad:

Al flaco no enteramente ensefiado, ni confirmado en la fee -escribe,
glosando la epistola-, sino que estd como convaleciente de la enfermedad
gravissima de la infidelidad passada, recogedlo, dadle la mano,
sobrellevadlo, y no querdis que vaya a uno passo, no lo apresuréis, no lo
impelais, ni rempugéis, disputando con él, y queriendo sacar en limpio y
averiguar que siente, o con qué opinién guarda las ceremonias legales (...);
mejor es que mientras tiene flaqueza en la fee se esté assi creyendo en
Christo que no que por quererlo depriessa confirmar, y enterar en la fee,
lo derribéis del todo (...). Tenedlos, dales la mano para que passen adelante,
y no caigan.*’

Frente al conocimiento y el rigor de la doctrina, la sencillez de la fe y la
caridad, que transige y contemporiza. El ejemplo de san Pablo, que «acordé
de dexar el camino de la ciencia y seguir el de la Charidad, conformdndose
con los recién venidos tlacos», deberia iluminar a 1a Iglesia y a sus miembros
para alcanzar la verdadera ciudad de Dios: «Dizelo assi Dios a su iglesia, y
ciudad por Isaias(...) todos sus hijos y ciudadanos...tendrian grande prospe-
ridad, seguridad y gloria(...), no avria entre ellos peregrinos o advenedizos»*.
La unidad cristiana en la caridad ha de hacerse en el seno de la Iglesia Catélica,
pero no debe atender a doctrina u origen, sino sélo a la fe y la virtud. A Cristo,
se apunta, corresponde el juicio; a los hombres, €l perdén y la caridad para
conformarse en un solo cuerpo y una sola iglesia con sus semejantes. Al
respecto, Pedro de Valencia traduce uno de los mas famosos lugares paulinos
sobre el cuerpo mistico, el final del segundo capitulo de la epistola a los
colosenses. Es a través de esta comunicacion espiritual como la gracia divina
alcanza no sélo a los miembros formales de la iglesia de Cristo, sino a los
que siguen sus primeros principios y se conforman con la ley de Noé y la
ley natural:

45 BNM, Ms. 464, fol. 67r-v.
% [bid., fols. 77v y 10r-v.




156 Luis Gémez Canseco

Antes bien miradas estas palabras -sobre la conversidn del centurién
Comelio por san Pedro- dizen lo contrario, que es en verdad en el hecho
y experiencia hallo aora, y comprehendo lo que sabia por doctrina, y
ciencia, que Dios no es acceptador de personas, ni diferencia a los hombres
por su gracia, o desgracia, por desta, o aquella nazién, deste o de aquel
linage, o familia, sino que en todas las gentes y naciones los que le temen,
reverencian, y obedezen, como este Comelio le son agradables, aunque sean
de padres infieles, y idélatras, y no sean judios, ni circumcidados.”

Era ésta la misma doctrina ecuménica que fray Justo de Soto habia
imputado al padre Sigiienza durante su proceso, por la cual barbaros, gentiles,
moros o turcos se salvaban, «aunque no tenian ningin conocimiento de nuestra
fe, con s6lo creer y entender que habia un solo Dios y con vivir conforme
a la ley natural»®, Ante los tribunales eclesidsticos, fray José, aunque mati-
zdndola, defendio la proposicidn con tres argumentos: la doctrina tomista de
la fe implicita, la identificacién de la ley divina y la ley natural y los ejemplos
de Comelio y el eunuco de Candaces. Este concepto espiritual de la iglesia
y los demds puntos doctrinales que coinciden con el pensamiento familista
también se repiten en los principales textos teoldgicos de Sigiienza e incluso
en la correspondencia que mantuvo con Pedro de Valencia. En las cartas el
amor aparece con un significado especial y como una conexion interna que
comunica a todos los discipulos de Arias Montano. He aqui algunos ejemplos:

A una de v.P. de 20 de agosto devo respuesta hasta ahora, y no quisiera
yo ser deudor de ningiin buen officio a v.P. Sino cumplirlos y pagarlos todos

47 Ibid., fol. 32r.

8 Proceso inquisitorial del padre Sigiienza, ed. cit., pags. 159-160. Pedro de Valencia
atenué esta opinién ante los tribunales inquisitoriales defendiendo los textos de Montano,
concretamente de los Commentaria in Duodecim Prpohetas: «...este lugar es tan ageno de
cualquier sentimiento de Christiano por ignorante que fuese, que no es justo que ninguno piense
que pudo dezir Arias Montano que los gentiles conocfan a Dios como deve ser conocido o que
le offrecfan sacrificios que le fuessen agradables». «Declaracién de Pedro de Valencia de los
lugares de Arias Montano que se censuran en el Expurgatorio Romano», Archivo Histérico
Nacional, Ms. Ingq., leg. 4467, n° 38, fol. 2r. Pero las palabras de Montano al anotar el episodio
de Comelio no dejan lugar a dudas: «Quamquam Gentilis, tamen Deum timebat, virtutique
operam dabat, ad eamque normam totam familiam suam instituebat. Animae suae salutem‘de qua
cogitabat comendand Deo. Tres partes in hoc viro commendantur: religio, hoc est, conscientia
erga Deum et erga homines studiosa observatio; eleemosybarum exercitatio, et preces apud Deum
solicitae et asiduae pro animae suae et suorum salutex. Elucidationes in quatuor Evangelia, ed.
cit., pdg. 394.

El humanismo después de 1600 157

cumplidissimamente y quedar deudor siempre de solo amor, que la co-
rriente deste siempre deve estar saliendo muy copiosa del coragén pero
nunca se acaba de pagar de manera que todavia nos devamos mas y més
(15 de noviembre de 1593).

Quien también como v.P. sabe amar de veras y de coragén, puede
juzgar bien por el suyo el ageno, o, por decir lo cierto, el propio también,
pues de los verdaderamente concordes «est cor unum et anima una» (5 de
septiembre de 1594).

Y no deve causar sospecha en v.P. de resfriarse nuestro amor aunque
mucho tiempo pasase sin comunicacién ni exteriores officios que suelen
ser muestra de lo interior y son loables y no se deven omittir por dulgura
que de suio tienen los que se aman tan de veras aunque otro uso no tuviesen,
ni riesgo de omittirlos. Entre mi y v.P. estoy ciertissimo no ay riesgo en
esta omissién aunque es assi entre los hombres, que las amistades unas
veces mueren de violencia en las offensiones, que ai entre los amigos; otras
veces se debilitan y vienen a acabar de falta de comunicacién, como de
hambre y falta de propio mantenimiento. De nada desto digo que ay riesgo
por mi parte, quanto menos lo avrd de parte de v.P. que como en todo,

. también me hard ventaja en amar. Y no hiziera con otro que con v.P. esto,
concederle ventaja en amar, que es la cosa de que yo mds quisiera presumir
por ser el propisimo «Mandatum Domini», pero de antiguo fue a los
enamorados rtepasar «ta arizeia» (los premios) a los que mds amavan, y
querer que antes los otros fuesen los coronados (28 de mayo de 1595).

Una recibi de 23 de Abril, con que nos alegramos mucho todos los de
v.P. en esta casa como carta de v.P. y tan deseada y traia nueva de salud.
Plega a Dios darla muchos afios a v.P. y todo el bien que yo le deseo. Amén.
Los de v.P. tenemos salud, que gb?. a Dios, y la misma nueva tengo de
Sevilla de los que allf amamos y nos aman (2 de junio de 1596).%

Resulta dificil establecer el verdadero significado de este lenguaje, aunque
parece una forma convencional, mas que la simple manifestacién de un afecto.
Este vocabulario desaparece en la correspondencia posterior a la muerte de
Arias Montano, aun manteniéndose el mismo fondo doctrinal. De todos
modos, la vinculacién de Montano a la Familia Charitatis, demostrada por
Maurice Sabbe y Ben Rekers, y el interés que hemos documentado en el grupo
sevillano por Hiél, hacen pensar que no son casuales las coincidencias

49 ANTOLIN, G.: Art. cit., XLI, pdgs. 343, 346, 490-491 y 496.



158 Luis Gémez Canseco

religiosas de Pedro de Valencia con el familismo, a pesar de ser éste un
movimiento diluido, de tendencias nicodemistas e integrado voluntariamente
en la ortodoxia catélica. El padre Melquiades Andrés Martin sitda el Dictatum
Christianum en la corriente ecumenista espariola del XVI, para alejarlo asi
de la drbita religiosa de Plantino. Sin embargo, no me parecen incompatibles
ambas tendencias, pues el ecumenismo era el fin dltimo de la Familia
Charitatis, 1a uni6n de las iglesias en el espiritu de Cristo. El irenismo habia
sido la respuesta de Erasmo a la ruptura de la Iglesia; en Montano, Lipsio
o Plantino fue el reflejo de las guerras y enfrentamientos a que esa ruptura
habia conducido y que asolaban por entonces los Paises Bajos; para fray José
de Sigiienza o Pedro de Valencia no fue s6lo un modo heredado de entender
la religion como caridad para con los que estaban fuera de la Iglesia, sino una
actitud con que afrontar problemas concretos de su circunstancia histérica,
como el de los moriscos, los cristianos nuevos o los procesos por brujerfa.

En este punto, es obligado atender a las relaciones de proximidad de Arias
Montano con Erasmo y el erasmismo. Las condenas formales que éste ultimo
hace de Erasmo en su Historia de la Orden de San Jerénimo y el silencio
de Pedro de Valencia, absoluto en la mencién misma de su nombre, dificultan,
cuando menos, la clasificacion de los discipulos de Arias Montano como
erasmistas. Y, en realidad, no 1o fueron. Erasmismo no es sinénimo exclusivo
de espiritualidad. Muchos y complejos fueron los movimientos espiritualistas
espafioles antes y después de la lectura de Erasmo. Sin embargo, es cierto que
para los espafioles del XVI se convirtié en un catalizador del pensamiento
esp.iritual, en un estandarte de las reformas religiosas, y sus huellas puedén
registrarse hasta principios del siguiente siglo, mucho después de que sus
libros fueran prohibidos en Espaiia. Arias Montano alcanz6 a estudiar con una
generacion de auténticos erasmistas en las aulas de Alcald y alli se convirtié
en lector de Erasmo, cuyas obras aparecen en su biblioteca particular. Con
€l tuvo que toparse en Amberes durante la elaboracién del /ndex expurgatorius
dg 1571 y procur6 esforzadamente conservarlo entre las lecturas ortodoxas®,
Si Erasmo influy6 en el padre Sigiienza y en Pedro de Valencia fue filtrado

% Cfr. CASTRO, Américo: «Erasmo en tiempo de Cervantes», ed. cit., pag. 340. Ademds
de la presencias de nueve tomos de Erasmo en su biblioteca, Montano le incluyé junto a otros
erasmistas como Vives, Furié Ceriol, Juan Dantisco o Damidn de Goes, en sus Virorum doctorum
de disciplinis benemeritiis effigies XLIV, acompaiiado de un retrato firmado por Phillippe Galle.
Cfr. BATAILLON, M.: «Phillippe Galle et Arias Montano», en Bibliothéque d’Humanisme et
Renaissance, 11, 1942, pags. 147-151.

El humanismo después de 1600 159

a través del biblismo y el espiritualismo montaniano. No son, pues, erasmistas
en tanto que seguidores declarados de Erasmo, aunque se encuentran en la
orbita de una espiritualidad comiin, que mantienen viva hasta los primeros
afios del siglo XVII, cuando ya habfa desaparecido del panorama religioso
espaiiol cualquier rastro de erasmismo militante, No sélo el sentido ecuménico,
la indiferencia hacia las obras exteriores o la deuda con san Pablo emparientan
las obras de Pedro de Valencia con el erasmismo. En temas més precisos,
aunque no menos significativos, se encuentra la misma afinidad: la devocion,
la sentido de la oracién, 1a espiritualidad femenina o la predestinacion, puntos
en que convergen todas las reformas religiosas.

Ya en Madrid, en agosto de 1609, Pedro de Valencia se dirigic al arzobispo
de Toledo, don Bernardo de Rojas, para que actuara contra €l abuso de poner
cruces «en muchas partes por las Calles y Casas donde hay rincones y lugares
acomodados para que los que pasan se puedan retirar a orinar de dia y hacer
otras mayores inmundicias de noche»*'. Esta ocasion le sirve para apuntar
brevemente el valor y significado del simbolo cristiano, la devocién debida
a Cristo por encima de la Virgen y los Santos y criticar 1a falsa religiosidad
de los hombres actuales en comparacion a los antiguos y paganos. Lo mismo
podemos encontrar en Erasmo, Vives o el Brocense y en el mismo Justo Lipsio
quien, a peticién de Arias Montano, escribid su optisculo erudito De cruce.
Fuera de la anécdota, cualquiera de ellos podria suscribir las palabras de Pedro
de Valencia con el mismo espiritu de piedad cristiana;

Considérese si seria de consentir que en tales lugares se pusiesen
imagenes de la Virgen Nuestra Sefiora (a las quales se les deve menor culto
de adoracién que a las cruces) o de los Apéstoles y otros Santos. Si alguno
se atrebiese a poner en tal lugar y uso los retratos de los Reyes, o de otros
sefiores y ministros graves incurriria en indignacién y castigo, y aun
qualquiera hombre conocido liebaria mal que su retrato o sus amas se
pusieran alli (...) y nosotros usamos para esto de la autoridad de la Santa
Cruz y de la Magestad que representa, que es ¢l retrato, la vandera y las
armas del Rey Celestial y de toda su Iglesia militante (...). Y nosotros
sufrimos que se ponga la Santa Cruz, que solamente adoramos con tres
genuflexiones el Viemes Santo, en tan indigno puesto de tanta inmundicia
y desprecio.®?

! «Sobre que no se pongan cruces en los lugares inmundos», BNM, Ms. 11160, fol. 1v.

2 [bid., fols. 3r-4r.



160 Luis Gémez Canseco

A la cruz como centro exclusivo de la devocién cristiana corresponde una
plegaria preferente, el Padrenuestro, por ser ensefianza del propio Cristo y guia
paradigmatica del comportamiento humano. El modus orandi se convirtié en
un lugar comun del erasmismo y de la espiritualidad posterior. Todos,
seguidores de la oracion vocal o mental, coincidieron en criticar 10s excesos,
rutina e ignorancia del rezo comidn y en proponer a cambio una oracion
reflexiva e interiorizada. Desde la de santo Tomds, no habian sido extrafias
a la literatura y oratoria religiosas las glosas a la oracién dominical, aunque
cobraron un especial valor gracias al erasmismo. El propio Erasmo escribi6
un extenso comentario al Padrenuestro, Precatio dominica digesta in septem
partes (1523), al que siguieron otros de similar indole e intenci6n:
Commentarius in orationem dominicam (1535) de Juan Luis Vives, Tratado
de la oracién (1552) del doctor Antonio Porras, canénigo de Plasencia, la
paréfrasis de fray Felipe Meneses en Luz del alma (1554) o el sermén quinto
de Constantino Ponce de la Fuente, compuesto al margen del salmo primero
«Beatus vir» (1546) y que todavia en 1635 sirvié de modelo a la Doctrina
para morir de Quevedo. La aspiracién comiin de estos comentarios, que
alcanza también al de Pedro de Valencia, era una piedad sencilla y evangélica
y un desvelamiento del sentido profundo de la plegaria. El uso litirgico de
una lengua incomprensible a los mas y la repeticién monétona e inconsciente
convertian el rezo en salmodia y habian hecho de Dofia Bisodia y Santo Ficeto
dos nuevos miembros del santoral catdlico. La condicién multiple y desigual
de los orantes, necesitados de aprender el sentido misterioso € inagotable del
Padrenuestro, incita a Pedro de Valencia a escribir su tratado, a pesar de ser
muchos y doctos 1os que le habian precedido en la misma labor.

El modelo erasmiano dividia el comentario en siete partes correspondien-
tes a las siete peticiones que escalonan la oracidn. Sin embargo los Ad
Orationem Dominicam illam Pater Noster qui es in coelis Symbola se
aproximan a la paréfrasis de frases y palabras que hace Vives, con quien
también coincide en los conceptos generales del prefacio. Pero mientras el
Commentarius in Orationem Dominicam de Vives es un extenso y exclusivo
ejercicio de piedad, el de Pedro de Valencia se aumenta con un vasto aparato
de conocimientos escrituristicos y humanisticos. La ausencia total de Padres
y Doctores de la Iglesia contrasta con la variedad de autoridades paganas
-Platén, Homero, Pindaro, Galeno, Dién Cris6stomo y Plutarco- y-con la
ingente erudicion biblica, que rebasa con mucho a la de Erasmo. A pesar de
ello, la herencia del biblismo montaniano, que permite a Pedro de Valencia

El humanismo después de 1600 161

acudir repetidamente a las etimologias hebreas y a los originales griegos, se
habia originado en la invitacién de la Paraclesis ad philosophiae christianae
studium y mantenia viva una confesada fidelidad al cristianismo de san Pablo.

Ya dijimos como entre 1607 y 1611, Pedro de Valencia dirigié algunos
memoriales a dofia Margarita de Austria. Entre ellos, el mds interesante es
una alabanza por ia fundacién de un convento de agustinas descalzas. La
ocasion da lugar a que el cronista real se extienda sobre la condicidn espiritual
de la mujer. El tratado forma parte de toda una literatura desarrollada en el
Renacimiento alrededor de la mujer y que debi6 su aparicion y auge a tres
causas: el referido principio de igualdad entre los seres humanos que buena
parte de la filosofia renacentista invoca; el importante papel que las mujeres
tuvieron en los movimientos espiritualistas -las comunidades femeninas de los
Hermanos de la Vida Comiin, las conversaciones sagradas de Valdés, los
alumbrados o la mistica espafiola-; y la insistencia de todas las reformas
religiosas en el cumplimiento de los deberes del propio estado. A esta dltima
intencion corresponden Christiani matrimonii institutio de Erasmo, Institutio
foeminae christianae y De officio mariti de Vives, Speculum coiungiorium del
agustino Alonso Gutiérrez, La perfecta casada de fray Luis de Ledn o el
Dictatum Christianum, que ocupa sus capitulos XXVIII y XXIX en la mujer
y el matrimonio. Pero el texto de Pedro de Valencia, mas que al estado y las
obligaciones de la mujer, atiende a la «dotrina del spiritu», que aparece
condensada «en el conocimiento de Dios i de si propio, i en la imitacién de
la humanidad profundissima del hijo de Dios»*. A ellos aspira la naturaleza
del ser humano sin distincién de sexo, pues ambos son materia de un solo
barro y un solo aliento divino, que dividié el alma en dos partes: 1a racional,
que es el vardn interior, y la animal, que es la hembra. De la confrontacién
de ambos brota la vida espiritual para hombres y mujeres:

En quanto al hombre interior i en quanto al ser en Christo, que es el
ser de la gracia, en quanto al servicio i culto de Dios, que es el todo del
hombre, no ai diferencia de varones i hembras. Todos son iguales, i no
menos fuertes, varoniles, valientes i poderosas en el Sefior las Ineses,
Cecilias, Margaritas, Eulalias, Lieocadias i Catalinas, que los Lorengos,
Vicencios.**

5 BNM, Ms. 5585, fol. 178v.
S Ibid., fol. 182r.




162 Luis Goémez Canseco

La entrada de los laicos en la vida religiosa, que debid influir no poco en
la condena de la misoginia tradicional de la Iglesia, provocé un cambio de
direccidn en la reflexion teoldgica. Las disputas escoldsticas fueron sustituidas
por la aspiracién a una perfecta vida moral segun el paradigma de Cristo. Este
agnosticismo metafisico dominé las tendencias espirituales del primer Rena-
cimiento hasta que la renovacion de la escolastica en la segunda mitad del
XVI, encabezada por dominicos y jesuitas, volvi6 a centrar la atencién en las
cuestiones teoldgicas surgidas de la reforma protestante. Ya conocemos la
recomendacién de Pedro de Valencia al padre Sigiienza de abstenerse en el
juicio de tales asuntos. Al peligro cierto que se corria, habia que afiadir una
razén ya esgrimida por Erasmo: no estamos llamados a escudrifiar la ciencia
divina, sino a seguir a Cristo y alcanzar la salvacién: «Assi que quien
preguntare a los pequefios palabras mayores, o curiosas, le deben responder
lo que un estudiante que es principiante, ain no llego a tanto, si queréis que
os diga los principios, que sé, estos son, Initium sapientiae timor Domini, y
estd escrito»*®. Pedro de Valencia trata de evitar a toda costa no sélo las
polémicas teoldgicas, sino los problemas filoséficos de los que, como Lipsio,
procuraban aproximar el fatum estoico y la Providencia cristiana. Ante la
posibilidad de armonizar la presciencia divina y el libre albedrio, no cabe sino
la renuncia al conocimiento:

Cdmo se aten estas dos cosas, ser todo cierto a Dios y 1a libertad del
arbitrio humano, no lo percibimos mientras nuestro entendimiento estd en
estas tinieblas (...). Y si algo futuro sabemos, es como futuro, y con fee,
como el juicio final, pero nada como presente, ni aun que nacera el sol
mailana (...) Certifico...que digo en esto todo lo que siento, y que no es
ironfa, ni disimulacién, sino que yo no llego a mds de aqui. Podré decir
que he leido muchas vanidades en los philésofos griegos de Fato, que
escurecen mds las tinieblas y ad nihil prosunt nisi ad subversionem
audienten. Pero cosa que harte, espérola de Dios qui det nobis panem de
coelo verum qui dat vitam mundo. Y de todo trataremos mas quando nos
veamos con el favor de Dios.® -

Al hombre interior sélo le atafie su liberacion del pecado por la imitacién
y la accién de Cristo en su espiritu por la gracia. El evangelio verdadero es
el propio Cristo, como promesa viva de salvacién. Pedro de Valencia parte

3 BNM, Ms. 5586, fol. 37v.
% Ibid., fol. 38r-v.

El humanismo después de 1600 163

del dltimo capitulo de los Hechos de los apdsioles para tratar de esta doctrina,
«llamada aqui, y en los actos via Domini. se llama verbum Dei, y con mds
distincion verbum auditus Dei (...), y desque estuvo cercano, y inferi (como
dicen) el cumplimiento de la promesa, se llamé evangelium»*. Esta es la
idltima y dnica doctrina que se le exige al cristiano espiritual y a través de
clla ejerce Dios su accién y beneficio sobre el hombre:

Esto que obra Dios en los que creen y obedecen verbo auditus se llama
opus bonum. Ut qui coepit in vobis opus bonum, ipse perficiet. Dicese
también opus fidei in virtute (...). Este verbum auditus Dei contiene la
sabidurfa que Dios quiere que tengan los fieles, y es la leche con que se
han de criar hasta que sean grandes y crezcan in virum perfectum, in
mensuram aetatis plenitudinis Christi.

La herencia de Erasmo, indirecta y recibida sobre todo a través de Arias
Montano, estd presente en el cristianismo de Pedro de Valencia, que, por su
concepto socratico de la virtud, su sentido paulino y su bisqueda exclusiva
de la palabra de Dios, es un colofén a la reforma erasmista. Como ésta, su
religiosidad forma parte del mismo humanismo cristiano, aunque hay en ella
una nueva valoracién de la caridad, la penitencia y la accidn de Cristo en el
hombre, que rebasan el ejercicio doctrinal del mds puro erasmismo. Aiin asi
y por su propia condicion, estas formas de espiritualidad estaban condenadas
a la desaparicion o acaso a sobrevivir en pequeiios circulos, como los formados
por los discipulos de Montano. Su proximidad a los limites de la ortodoxia,
su piedad individualista y su exigencia intelectual no podian hacer frente al
testimonio ortodoxo, mds popular y a veces excesivo de las 6rdenes religiosas.
«El erasmismo -escribe el padre Melquiades Andrés- fue una especie de
socratismo, basado principalmente en la reforma intelectual de la persona
alcanzada por el estudio, que insiste especialmente en el seguimiento de Cristo
como maestro y modelo»*. Por eso el erasmismo, como via espiritual, no pudo
triunfar. Después de tanto esfuerzo, s6lo quedd para la historia de la Iglesia
Catdlica un renovado interés en los estudios y el conocimiento de las
Escrituras, que la Escoldstica medieval habia terminado obviando en sus
controversias teoldgicas.

37 Ibid., fol. 35v.
*# Ibid., fols. 36v-37r.

¥ La teologia espafiola en el siglo XVI, ed. cit., 11, pag. 601.




164 Luis Gémez Canseco

3. Pedro de Valencia y la cuestion biblica.

«Fray Luis de Le6n, el Doctor Martinez y Grajal han sido arrestados por
la Inquisicién, y como sus nombres son tan conocidos, el caso ha producido
gran sorpresa»®. Con estas palabras el secretario Zayas informaba a Arias
Montano de la prision de los tres catedréticos salmantinos unos dias después

_del suceso. Era el afio 1572 y salfa a la luz la confrontacién de dos tendencias
sobre la lectura e interpretacién de la Biblia. Las raices de la polémica se
remontaban hasta la segunda mitad del siglo XV y sus consecuencias llegarian
hasta bien entrado el XVII. De cualquier forma, el problema no era nuevo
en la Iglesia y se habia ido gestando desde su misma institucionalizacién. El
alejamiento inicial de los teSlogos cristianos respecto a las lenguas en que la
palabra revelada habia sido originalmente escrita se habia convertido en
desconocimiento durante la Edad Media; por otro lado, la profusién de
devocionarios habia restado lectores a la Biblia. La voluntad renacentista de
recuperar la sencillez y la pureza primitivas renové el interés por las lenguas
biblicas y concentré su atencion en el mensaje de Cristo a su Iglesia. Los
primeros choques entre los hebraistas, partidarios del sentido literal, y los
alegorizantes datan del siglo anterior. Para 1572 eran ya violentos
enfrentamientos personales que ocupaban las aulas universitarias. Ledn de
Castro y fray Luis, declaraba el Brocense en el proceso del iltimo, «andaban
picados» ante los estudiantes «y en casa del maestro Sancho mds a las
claras»%', El siguiente paso fue la denuncia ante los tribunales de la Inquisicion
de los afectos a novedades. Gudiel muri6 en la crcel un afio después; Grajal
lo hacia en 1575 y, atn asi, sus procesos llegaron hasta 1579; fray Luis salié
absuelto en 1576, dos afios antes que Martinez de Cantalapiedra. En 1592 se
abrieron las instancias para procesar a fray José de Sigiienza. Entre las cinco
causas hay un hilo teolégico comin y una presencia intermitente, aunque
continuada: la de Benito Arias Montano.

Como autoridad, remitente o destinatario de cartas, consultas o envios de
libros, aparece una y otra vez la figura de Montano, de quien el padre Sigiienza
habia llegado a decir que le bastaba con Arias Montano y una Biblia. La
riqueza de sus trabajos biblicos unidos a la fuerte atraccién de su personalidad
le convirtieron en punto de convergencia para seguidores y enemigos de la

“ CODOIN, XLI, pag. 272.
¢ CODOIN, X1, pag. 298.

El humanismo después de 1600 165

ciencia escrituristica. No en vano €l habfa sido el encargado de reeditar y
recomponer un libro bésico para la reforma espiritual espafiola, la Biblia
Poliglota complutense. En la elogiosa defensa del Libro de descripcién de
verdaderos retratos, de ilustres y memorables varones, Francisco Pacheco
condensa y caracteriza el biblismo montaniano:

La filosofia de Aristételes, que estudié, dexé después con mejor
conocimiento, juzgando que no avia mds acertada filosofia que la de la
Escritura, cuyo autor era el Espiritu Santo. Por esto, por ventura, i por aver
comentado los libros sagrados sin citar autores, no an sido bien recibidas
sus obras de algunos (..). [ si juzgan por defeto aver citado solamente
algunos versos de poetas cuando habla en las costumbres, aviéndolo hecho
San Gerénimo en las vidas de Fabiola y Paula, bien pudo Arias Montano
atreverse a la imitacién. Otra objecién se le suele poner: que aviendo
interpretado la Escritura, no hablasse nada contra los ereges, cosa en que,
por ventura, puso cuidado, por no irritallos, haziéndoles aborrecibles sus
obras, pues no aviendo injurias que temer en ellas, beven sin recelo la sana
dotrina.®

He aqui resumidas no pocas de las objeciones puestas a los estudios de
Sagrada Escritura que el humanismo habia producido: el rechazo de la
Escoldstica, el progresivo abandono de la patristica, el uso de auatoridades
paganas, la exclusiva concentracién en la Escritura y la proximidad, herética
0 ecuménica, a la Reforma. Como piedra de toque, el hebreo, el instrumento
imprescindible para acceder al verdadero sentido de las palabras de Dios. A
las novedades aportadas por el humanismo se habia unido el bagaje de la
exégesis judia. El encuentro de ambas lineas no fue casual. Un buen nimero
de humanistas espafioles provenian de familias conversas, lo que les habia
facilitado el acceso al hebreo y familiarizado con una lectura literal de la
Biblia. Como acertadamente seiiala el padre Andrés, 1a Universidad de Alcala
fue punto de esta convergencia tras la expulsion de 1492, El Colegio Trilingiie
de Lovaina, fundado por Busleiden en 1517, encontrarfa eco once afios
después en el Colegio de las Tres Lenguas de Alcald, del que naci6 el fruto
mas maduro del humanismo cristiano y la exégesis biblica y que recibié como
alumnos o profesores a Juan Gil, Luis de la Cadena, fray Luis de Leon o el
mismo Arias Montano. Todo este esfuerzo se realizé con la sola intencion de
reconstruir la pristina pureza del mensaje cristiano, segin la divisa erasmiana:

8 Libro de descripcién de verdaderos retratos, de ilustres y memorables varones, Sevilla,
Diputacién Provincial, 1985, pags. 324-325.



166 l.uis Gémez Canseco

«Christum ex fontibus praedicare». Las nuevas lecturas no afectaban sélo a
la gramdtica sino al sentido y la doctrina de los textos biblicos. La Iglesia
catdlica se sintié en la obligacién de intervenir, dando su sentencia definitiva
entre febrero y abril de 1546. Las dos decisiones més importantes del Concilio
de Trento fueron la identificacién de la Vulgata como dnico texto vélido para
la Iglesia y la consideracién de ésta como intérprete exclusivo de la palabra
de Cristo. «Cest ainsi -afirma Victor Baroni- que le 26 de février 1546, les
traditions acquirent dans 1’Eglise romaine une autorite égale a celle des
Ecritures»®*, Las consecuencias fueron de gran trascendencia: la autoridad de
la Vulgata saliareforzada aun siendo obvio que no coincidia con los originales
hebreos, la Iglesia se sometia a la traduccion personal de san Jerénimo y daba
preponderancia al latin frente al hebreo y el griego, los estudios biblicos
quedaban desplazados como centro teoldgico y se condenaba, o al menos se
restringia, el libre estudio de la Sagrada Escritura y su lectura individual. La
interpretacion de las disposiciones tridentinas dio ocasién a que los dnimos
se crisparan y los enemigos acentuaran sus posiciones. El doctor Fuentiduefias,
amigo de Arias Montano desde los dias del Concilio, en carta del 22 de agosto
de 1574 daba cuenta al cardenal Estanislao Osio de la situacién en Salamanca:
«Con ocasién del decreto del Tridentino sobre la Vulgata, proclaman que
incurren en crimen de herejia los que no. le presten fe en todos sus puntos
y dpices, y que no es licito acudir a los cédices hebreos y griegos, antes éstos
deben corregirse por la Vulgata»®. En informe del 27 de mayo de 1588 acerca
de la correccidn de la Vulgata, fray'Luis volvia a insistir en lo mismo:

Quanto a la enmienda de la Vulgata o a su restitucién, siempre me
pareci6 lo que al Dr. Montano, que es trabajo perdido el que en esto se
pone, y aun dafioso, por lo que diré después. El fin que se pretende es no
mudar la Vulgata, ni hacer que se conforme con lo hebreo de todo en todo,
sino restituirla a la verdad de lo que puso su autor della (...). A mi mal juicio,
lo que mds convendria en esto de la Vulgata es que declarase Su Santidad
la aprobacién della que el Concilio hizo, que fue en realidad de verdad
certificamos que en las cosas de importancia estaba fiel y que no contenia

¢ La Contre-Réforme dévant la Bible. La question biblique, Lausane, Imprimerie La
Concorde, 1943, pag. 103.

% GONZALEZ CARVAJAL, Tomés: Elogio histérico del doctor Benito Arias Montano,
ed. cit., pig. 170.

El humanismo después de 1600 167

cosa que dafiase a la fe ni a las costumbres, y en lo demds dejar abierta
a la industria y diligencia, buenas y modestas letras de los fieles.*

A la necesidad de fijar filolégicamente los textos biblicos seguia la de
renovar la exégesis. Los tedlogos no solian ser biblistas y acudian a la Biblia
para refrendar la tradicién y los dogmas de la Iglesia. De ahi sus preferencias
por la interpretacion alegdrica. El nuevo método era una hermenéutica en tanto
(ue partia de los textos mismos y aspiraba a comprender su sentido literal antes
de introducir ningiin elemento espiritual o alegérico. Probablemente la
formulacidn tedrica més completa hecha en la época es la obra de uno de los
hebraistas procesados, Martin Martinez de Cantalapiedra. Su Libri decem
hypotiposeon es un monumento a la exposicion literal de la Biblia y al
conocimiento de las lenguas originales. Frente a €l se levantaron las voces
de los tedlogos tradicionalistas que pusieron su obra y su persona ante los
tribunales del Santo Oficio. En declaracién del 17 de diciembre de 1571,
correspondiente al proceso de fray Luis, Ledn de Castro, ya jubilado, acusa
a sus compaiieros salmantinos de judaizante y rabinicos, defiende la primacia
del texto latino y hace memoria del chiste que Grajal y Cantalapiedra repetian
sobre los esfuerzos fantésticos de los que, como él, alegorizaban prescindiendo
del primer sentido a la letra:

Tiene el dicho maestro Martinez especialmente, por comin refrin, en
la lengua, «el sabio Alegorin», aludiendo a lo que dice en su libro, a parescer
de todos, que cuando los Santos no entienden, se acogen a inventar
alegoras.®

Para cuando Pedro de Valencia escribié sus tratados escrituristicos, la
ciencia biblica estaba dominada por los teélogos de la Compafifa. Con ellos
la Contrarreforma se esforzé en dar batalla a la herejia en el terreno que le
habia sido propio. Aun asi, los problemas planteados por los humanistas
quedaron sin resolver y s6lo un pequefio grupo de hombres, para los que el
humanismo seguia siendo una realidad personal, mantuvieron viva ia llama

¢ ESTEBAN, Eustaquio: «Informes inéditos de fray Luis de Leén»., en La ciudad de Dios,
XXVI, 1891, pdgs. 101-102.

8 CODOIN, X, pag. 9. El mismo sabio Alegorin, tan precozmente cervantino, reaparece
en la novena proposicién del proceso a Grajal. Cfr. PINTA LLORENTE, M. de la: Procesos
inquisitoriales contra los hebraistas de Salamanca. I Gaspar de Grajal, ed. cit., pag. 4.



168 Luis Gémez Canseco

del biblismo, que habia de extinguirse en breve. Todavia en los primeros afios
del siglo XVII, Pedro de Valencia usa sus conocimientos para buscar en la
Biblia el verdadero cristianismo y no argumentos teolégicos. Es una actitud
aprendida en Arias Montano y que también aparece en Erasmo, Vives,
Cipriano de Huerga, Grajal, Cantalapiedra, Gudiel, fray Luis o, incluso, el
Brocense. Los originales hebreo y griego son referencia continua no sélo en
sus escritos biblicos, sino incluso en los de indole piadosa o filosdfica. Es el
sentido de la letra el que llena de contenido espiritual las palabras que,
traducidas al latin, pierden su fuerza etimoldgica y su capacidad significativa.
Una y otra vez la sintaxis, gramatica o seméntica hebreas dan motivo de
reflexion espiritual. Asi, por ejemplo, Pedro de Valencia anota que el mandato
divino sobre el drbol de la ciencia del bien y del mal estd formulado en verbos
singulares masculinos, dando a entender la dualidad hombre interior-hombre
exterior: «Que en aquella lengua denotan los verbos no sélo diferentes
ndmeros y personas, sino también sexos»®.

Donde Pedro de Valencia defiende con mayor profundidad y argumentos
la prioridad y eficacia del texto hebreo y, en general de las obras originales,
es en las Advertencias de Pedro de Valencia y Juan Ramirez a cerca de la
impresion de la Pardfrasis Chaldaica, escritas en colaboracién con su cufiado
Juan Ramirez. El intento de corregir la versién hebrea de la Biblia Sacra por
parte del padre Andrés de Ledn les permiti6. defender el pensamicnto y
doctrina biblica de Arias Montano y formular toda una serie de criterios
tedricos para la edicién de textos antiguos. El punto central de la polémica
es una cuestion planteada desde los primeros estudios filolégicos del huma-
nismo: la autoridad de los textos originales, por encima incluso de la doctrina
de la Iglesia.

En quanto al principal intento del padre Andrés de Leén de expurgar
la pardphrasis quitindole algunos lugares y mudéndole otros para reducirla
en todo a sentido Christiano y Cathélico, es cosa tan nueva y desusada y
injusta para en libros antiguos que no sélo se deve tener por ilicita, sino
por delito grave, y més en los libros que tratan de la Sagrada Escritura.s®

La tesis mantenida por Pedro de Valencia y Juan Ramirez tiene como
inexcusable el respeto absoluto a los originales, de manera que la Iglesia pueda

7 «Discurso sobre materias del consejo de Estado», BNM, Ms. 11160, fol. 46v.
% BNM, Ms. 502, fol. 5v

El humanismo después de 1600 169

usarlos como arma contra judios y herejes. Sin embargo, la primera conse-
cuencia afecta a la traduccién de san Jerénimo, pero que se aleja notablemente
del texto original:

Lo que en las versiones se a de mirar es si son ciertas o no, pero no
si concuerdan o discuerdan con la Vulgata o si el sentido es favorable a
los Christianos o a los Judios, y antes es indicio de certeza y fidelidad de
la versién de la pardphrasis chaldaica que el sentido de muchos lugares sea
conforme al sentimiento de los Judios, pues lo fueron sus autores.®

Las dificultades de la Vulgata habian sido repetidamente subrayadas y no
s6lo por Erasmo o por sospechosos de herejia. Melchor Cano, fray Luis o el
padre Mariana, cuya Pro editione Vulgata es autoridad refrendada para las
Advertencias, sefialaron su discordia con el texto hebreo. La actitud de Pedro
de Valencia es similar a 1a de fray Luis de Le6n: ante la imposibilidad de hacer
coincidir los mismos manuscritos latinos, s6lo cabe aceptar la Vulgata en
materia de fe y permitir el libre estudio para el resto. La moderacién y la
prudencia presiden sus afirmaciones al respecto. Asi, al margen del salmo
noventa y dos, comenta: «S6lo digo que lo que algunos responden, quieren
juzgar el titulo deste Psalmo diciendo no ser del texto de la escrittura, porque
no esta en el hebreo, no me parece que se pueda afirmar, después del decreto
del Conc. Triden. a cerca de la edicidn Vulgata, et ita non licet nobis relicere
talem titutulum»™. La intencién de Pedro de Valencia es mantener intacta la
autoridad filolégica de la Biblia Sacra, causa primera de su amistad con Arias
Montano, y acudir en ella a las fuentes de la fe. Su posicion ante el problema
del texto biblico puede reducirse a la aprobacién publica de la Vulgata y el
uso personal de los textos hebreos para los asuntos docfrinales y piadosos.
Surgia entonces el segundo gran problema del biblismo en el siglo XVI, la
forma de interpretacién y el aparato utilizado para ¢lla. Como cabia esperar,
Pedro de Valencia adopté las mismas soluciones del humanismo cristiano.

La exégesis medieval habia primado el alegorismo para descubrir un
sentido mistico en los textos biblicos. Frente a ella surge una revalorizacién
del sentido literal. Tras un esfuerzo filoldgico de acercamiento a las fuentes

. Ibid., fol. 54r.
7 BNM, Ms. 149, fol. 192v.



170 Luis Gémez Canseco -

originales, pretendian descubrir su sentido histérico y el valor que tuvieron
para sus primeros lectores. Asi lo entendia el franciscano fray Cristébal de
Vivero en su declaracién contra Alonso de Gudiel, quien al interpretar el
Cantar de los Cantares «pone otro sentido, el qual llama historial o literal,
y que dize que se entienden de los amores onestos que tuvo Salomén con la
hija de Fara6n, y después (...) pone el sentldo espmtual de Iesu Christo
Nuestro Sefior y la Iglesia»™.

De cualquier modo, los defensores de la mtelpretamon literal no preten-
dieron en ningtin momento prescmd1r de otras lecturas. Si acaso, aspiraban
a concentrar su atencion en el primer sentido de la Escrituras y descargarlas
de los excesos alegéricos que se habian acumulado sobre ellas. No otra cosa
defendid fray Luis a lo largo de su primer proceso, contra la obstinada actitud
de Ledn de Castro que, ignoro con que aroumentos negaba la existencia de
un sentido literal:

Assi que diciendo que la Sagrada Escritura tenfa un sentido literal y
tenia también sentido espiritual y allegérico, el dicho maestro Ledn,
meneando muy apriesa la cabeza, como hacen los que niegan alguna cosa
de cuya falsedad estdn muy ciertos, me dijo clara y dlstmctamente que no
habia mds de un sentido.”

Incluso algunos teélogos dominicos convinieron en la necesidad de una
revision critica de los dos Testamentos. Pero [ueron los biblistas de Alcald,
alumnos en su mayorfa de Cipriano de Huerga, los que protagonizaron este
movimiento en Espaiia. A ellos estd vinculado Pedro de Valencia, cuya
aproximacion a la Biblia avanza en tres direcciones: filolégica, histdrica y
espiritual. A la primera ya nos hemos referido y sus objetivos eran fijar el
texto y comprenderlo correctamente. A cuestiones esencialmente histdricas y
eruditas estdn dedicadas sus cuatro principales -tratados biblicos, «De los
autores de los Libros Sagrados», «De los libros del Nuevo Testamento»,
«Exposicion» del primer capitulo del Génesis y «Para la declaracién de una
gran parte de la Estoria Apostdlica». Pedro de Valencia trata de situar los
textos cronolégicamente e iluminarlos con las circunstancias histéricas que
rodearon su composicién. Sélo asi, comprendiendo con precision su signifi-

"t PINTA LLORENTE, M. de la: Causa criminal contra el biblista Alonso Gudiel, ed. cit.,
pag. 99.

™ CODOIN, X, pags. 420-421.

El humanismo después de 1600 171

cado en la lengua y marco real de sus autores, es licito acceder a un sentido
espiritual, nacido del texto mismo y no montado arbitrariamente sobre €. El
sistema de Pedro de Valencia es siempre el mismo, a una exposicion literal
sigue una parafrasis espiritual, alegérica o simplemente piadosa: «Este es el
sentido a la letra -escribe en su glosa a Lucas 1, 66-, la qual no excluye otros
sentidos mysteriosos»", Buenos ejemplos de ello son sus interpretaciones del
sacrificio de Abraham y la resurreccién de Lézaro como simbolos de la
renovacién espiritual del hombre interior. Fray Luis de Le6n y Arias Montano,
cuyas obras se sustentan en una riquisima erudicién lingiiistica y historica,
dieron cabida en sus obras a una interpretacién alegdrica, aunque distinta de
la tradicional™.

Aunque en menor grado que fray Luis de Leén, Arias Montano alcanzé
a comprender la importancia que las lenguas vulgares habian de tener en la
difusién de las Escrituras. Asi se apunta en algunos tratados menores de
Montano, como la tan traida y llevada parafrasis del Cantar de los Cantares.
Pero fueron sus discipulos los que desarrollaron el estudio, comentario y
traduccidn de los textos biblicos en lengua vulgar, La voluntad de concentrar
su atencién exclusivamente en la palabra de Dios, reiterada por fray José de
Sigiienza en su proceso, justificaba su inclinacién y la de Pedro de Valencia
a traducir mas que glosar los textos biblicos. El freno que el Indice de 1551
puso a la difusion de la Biblia en romance habia sido paliado por un recurso
de abolengo erasmista: convertir los tratados espirituales en antologias
biblicas. Fray Antonio de Ledn se quejaba ante el Santo Tribunal de la
facilidad con que el padre Sigiienza traducia la Escritura. No se podia esperar

 BNM, Ms. 5586, fol. 44r.

™ Sobre fray Luis, vid. ALVAREZ TURIENZO, Satumino: «Clave epistemolégica para
leer a fray Luis de Ledn», en Academia literaria renacentisia. I Fray Luis de Ledn, Salamanca,
Universidad de Salamanca, 1981, pags. 43-45.E1 problema en Montano es méds complejo. El padre
Andrés Martin insiste en que sus comentarios se basan absolutamente en el sentido literal y apenas
se recogen tres o cuatro pdginas de intencién alegérica en las Elucidationes in omnia Apostolorunt
scripta. Sin embargo, Sabbe habia demostrado la influencia directa del alegorismo de Hiél sobre
Montano. Por otro lado, hemos visto que los dos sentidos no eran incompatibles para los hebraistas
y cabe también la posibilidad de que Montano descubriera un modo maés profundo de
interpretacién para los elegidos por la gracia divina. Eso parecen apuntar las afirmaciones de fray
José de Sigiienza sobre la predicacién de los enviados de Dios y las revelaciones recibidas por
Montano (Cfr. Proceso inquisitorial del padre Sigiienza, ed. cit., pigs. 128 y 123). Pedro de
Valencia, al margen de sus alegorias sobre Abraham y Lizaro, apunta: «Vn. ird notando otros
tales lugares, que pidamos a Dios nos de qué a entender y asentir». BNM, Ms. 5586, fol. 39r.




172 Luis Gémez Canseco

otra cosa de quien defendia la predicacién del Evangelio desnudo, sin
comentario ni glosa, y argumentaba que si para los destinatarios originales
de las epistolas de san Pablo no fue necesario intérprete, tampoco lo era para
el resto de los cristianos. No eran otros los razonamientos de fray Luis en la
«Dedicatoria» de De los nombres de Cristo a don Pedro Portocarrero. En ella
se hace una defensa de la Biblia como fuente de piedad cristiana y de su
difusién fragmentada en romance. Dios inspird su palabra en lengua vulgar
y con palabras llanisimas para que su uso fuese comiin a todos. Sélo la
cormupcion y la vanidad de los hombres modernos han aconsejado a la Iglesia
poner tasa a este uso. La lectura de la Biblia fue sustituida entonces por la
de «mil libros, no solamente vanos, sino sefialadamente dafiosos». En esta
situacion, los buenos ingenios tienen la obligacién de componer «en nuestra
lengua, para el uso comin de todos, algunas cosas que, 0 como nascidas de
las sagradas letras, o como allegadas y conformes a ellas, suplan por ellas,
quanto es possible, con el comtin menester de los hombres, y juntamente les
quiten de las manos, sucediendo en su lugar dellos, los libros dafiosos y de
vanidad»". Los escritos religiosos de Pedro de Valencia siguen de cerca la
propuesta de fray Luis. Una cadena de lugares biblicos traducidos o
parafraseados actiia como hilo unificador de su pensamiento. Pero donde la
traduccion adquiere una presencia absoluta mente significativa es en su obra
mayor, Para la declaracion de una gran parte de la Estoria Apostélica. Aqui
su inclinacion a san Pablo se desata y el tratado termina siendo una pensada
antologia paulina, traducida «lo més a la letra que he podido»™.

El propésito mismo de presentar la doctrina cristiana en su forma ms
simple y pura descargé los comentarios exegéticos de todo el aparato de

™ De los nombres de Cristo, Madrid, Cétedra, 1977, pags. 143-144. La comparacién de
esta dedicatoria con las palabras de fray José de Sigiienza resulta profundamente reveladora:
«Pues fue el Seffor servido traemos tanta luz y sabemos dénde se ha de hallar la perfecta sabiduria
y la que deseamos saber, echemos de las manos tanta infinidad de libros vanos, que no sélo nos
cuentan opiniones y no sirven de mis que vendernos sus pasiones y competencias y vanidades
de sus ingenios, fdbulas y burlas y cien liviandades que suefian de noche para repetirlas a la
maiiana a los cuitados discipulos que se desvelan en atinar con las imaginaciones ajenas. Oigamos
a Dios cémo nos habla, lo que nos quiere decir en este libro, lo que nos quiso descubrir de si
mismos, y consideremos que no le escribi6 para otra cosa sino para alumbrar a los hombres y
ensefiarles cudnto podian desear, entender y saber y cusnto les conviene tener advertido y
considerado. Para el hombre cre6 este mundo y para reparar al hombre se hizo el mismo Verbo,
Hijo suyo, hombre». Historia del Rey de Reyes, ed. cit., 1, pags. 24-25.

6 BNM, Ms. 464, fol. 67r

El humanismo después de 1600 173

erudicion teolGgica. Como recordaba Pacheco, Arias Montano fue censurado
por haber comentado los libros sagrados sin citar autores. Esta censura era
extensible a todo el humanismo cristiano. Al descrédito de la Egco{éstiea, se
unia un uso, cuando menos moderado, de los Santos Padres. Estos, por su
proximidad histérica a Cristo, fueron utilizados por Erasmo, pero Arias
Montano prescindié de ellos y el padre Sigiienza duda ostensiblemente del
valor de sus obras. Por su parte, Pedro de Valencia hizo un uso esporadico
de la patristica, en el que s6lo cabe destacar la presencia de san Macario, cuyos
sermones tradujo al castellano. Muy por encima de ellos, la autoridad que
informa la recta leccién de la Sagrada Escritura para los humanistas es la de
la Antigiiedad greco-latina. De Erasmo a fray Luis y Arias Montano, todos
creian con el Brocense «que no es posible penetrar en los misterios de los
dos Testamentos, sin conocer los poetas, oradores e historiadores de Grecia
y Roma»”. Asi lo crey6 Pedro de Valencia. Pero no fray José de Sigiienza,
que en el primer capitulo de la Historia del Rey de Reyes promete firmemente
a sus lectores «no usar de autoridad y erudicién profana, porque es cosa
indigna de tan alto sujeto y de la autoridad debida a sus sagrados escritores,
que estan llenos de soberano primor y de las mayores y mds latas y delicadas
consideraciones que se pueden imaginar»”. En alguna ocasion, Pedro de
Valencia llegé a reprender amablemente a su amigo jerénimo sobre esta
desaficién. Nueve afios después, Pedro de Valencia intentd recusar al padre
Pineda como miembro de la comisién que habia de expurgar las obras de Arias
Montano para el Indice de 1612. La razén era la poca inclinacién mostrada
por el jesuita hacia «los comentaristas que interpretaban las Escrituras con
autoridades de Horacio, Tibulo y Propercio y sin alegar jamds los Santos
Padres de la Iglesia»™. Pedro de Valencia realizaba asf una de las dltimas
defensas del humanismo cristiano frente a la nueva pietas litterata impuesta
por los estudios de la Compaiiia de Jesis. Hacia mds de un siglo que Erasmo
habia escrito su Antibarbarorum liber y todavia su espiritu alienta en la
concordia de la verdadera piedad y los estudios clasicos. Con una libertad
ajena a la Contrarreforma espariola, Pedro de Valencia tenia valor para acudir

7 ASENSIO, Eugenio: «Ramismo y critica textual en el circulo de fray Luis de Leén»,
en Academia literaria renacentista. I, ed. cit., pag. 51.

8 Historia del Rey de Reyes, ed. cit., 1, pag. 25.

” PEREZ GOYENA, Arturo: «Arias Montano y los jesuitas», en Estudios Eclesidsticos,
VII, 1928, pag. 315.



174 Luis Gémez Canseco

a la autoridad en lenguas antiguas de un humanista protestante defendiendo
la memoria de su sefior, Arias Montano, contra la impresién de la pardfrasis
caldaica:

Juzga muy diferente que el padre Andrés de Leén Josepho Scaligero,
que aunque en materias de religién no se le deve dar crédito, pero en noticia
de las lenguas y de antigiiedad lo merece grande y se lo dan todos los
doctos.®

4. Polemistas, astrélogos, brujos y falsificadores a los ojos de Pedro de
Valencia.

La cantidad de casos y controversias religiosas que llenan los reinados de
Felipe IIl y su hijo es sorprendente. No se trataba s6lo de herejes o conversos,
sino de los patronazgos nacionales, de las idas y venidas de los apGstoles por
la peninsula, las disposiciones sobre la Inmaculada Concepcidn, los hallazgos
granadinos, y, a su huella, la desahogada imaginativa del padre Jerénimo
Roman de la Higuera y la simplicidad de los que le creyeron, la proliferacién
de brujas, hechiceros, astr6logos judiciarios, visionarios y adivinos de toda
calafia, rebrotes rurales de alumbradismo y, por si fuera poco, los moriscos.
Pedro de Valencia se enfrent6 a este abigarrado panorama con un esnfl;;tu
ajeno a sus contempordneos y que, a fuerza de hundir sus raices en el
!mmanismo, terming siendo considerado como precursor del pensamiento
ilustrado. S6lo en una ocasién adopt6 la posicién, tipica de la Contrarreforma
espariola, que hacia causa nacional o local de determinadas cuestiones de
erudicion religiosa. Fue en lo referente a la venida de Santiago el Mayor a
Espaiia. Sobre este asunto dirigié una carta al duque de Feria en 1605 contra
lo escrito por el cardenal César Baronio, que negaba el hecho y la condicién
apostolica de la Iglesia espafiola. Tres afios después seguia ocupado en el
asunto y a €l dedica todo un capitulo de Para declaracién de una gran parte
de la Estoria Apostdlica, prometiendo incluso un tratado mayor en su defénsa.
Pero no fue ésta su actitud comiin, sino la de los hombres cultos, «cai)aces

% BNM, Ms. 502, fol. 54v.

El humanismo después de 1600 175

de poner por delante su comentario critico de las cosas que presencian», cuyo
origen, segiin José Antonio Maravall, «va ligado a condiciones de individua-
lismo econdmico y politico»*!. La libertad de juicio fue el principal instru-
mento con que Pedro de Valencia analizé las distintas supersticiones,
populares y cultas, a que s¢ enfrenté en su obra: prondsticos astrol6gicos,
brujas o plomos de dudosa antigiicdad.

El criticismo filoséfico y su proximidad intelectual al escepticismo
determinaron su posicién ante creencias como la adivinacion o la brujeria. Y
son ellos los que sitdan sus opiniones un punto mds alli de las de otros
impugnadores de las artes magicas, como Vives, Francisco de Vitoria, el
maestro Pedro Ciruelo o Martin del Rio. La certidumbre sobre los poderes
de la astrologfa no sélo se limitaba a los estratos populares, los grandes
prelados mantenian judiciarios en sus casas y hasta el rey Felipe IV hizo
encargar su horéscopo. Hombres cultos, clérigos e incluso censores temian
tanto sus consecuencias morales como su eficacia. Sirva el ejemplo de un sabio
allegado, corresponsal de Erasmo en Sevilla y uno de los primeros maestros
de Arias Montano, Pedro Mexia, de quien Rodrigo Caro hace memoria en sus
Varones insignes en letras naturales de la ilustrisima ciudad de Sevilla:

Habia Pedro Mexia adivinado, por la posicién de los astros de su
nacimiento, que habia de morir de un sereno, y andaba siempre abrigado
con uno y dos bonetes en la cabeza debajo de la gorra que entonces se usaba,
por lo cual le llamaban «Siete bonetes». Sed non augurio potuit depelere
pestem, porque estando de noche en su aposento sucedié a deshora un ruido
grande en una casa vecina, y saliendo sin prevencién al sereno, se le
ocasiond la muerte, siendo de no muy madura edad.®

La simple y reiterada aparicién de hechiceria y astrologia judiciaria en la
literatura de la época viene a demostrar que si Fernando de Rojas, Shakespeare
o Cervantes hicieron uso literario de ella, fue porque tanto ellos como su
piiblico creian en su verosimilitud. Pero el mayor problema se presentaba a
la hora de poner una concordia imposible entre la adivinacién del futuro y
el dogma catélico del libre albedrio, que terminaba conduciendo al escabroso
tema de la predestinacién. La consecuente condena teoldgica se vefa refren-

8 MARAVALL, José Antonio: La oposicién politica bajo los Austrias, Barcelona, Ariel,
1972, pag. 21.

82 Varones insignes en letras naturales de la ilustrisima ciudad de Sevilla, Sevilla Real
Academia de Buenas Letras, 1915, pag. 33.



176 Luis Gémez Canseco

dada por otros argumentos de indole moral, tipicamente renacentistas: la
inoportunidad de escudrifiar la voluntad y la obligacién del verdadero hombre
de enfrentarse al mundo en el ejercicio de su libertad racional. Desde el afio
1225, el papado venia promulgando varias disposiciones concernientes a la
adivinacion, la hechiceria y la adoracién del diablo, a las que se unié el
Ordenamiento de corregidores, firmado por los Reyes Cat6licos en 1550. Pero
el enraizamiento de estas creencias obligé a que Sixto V volviera a conde-
narlas en su famosa bula'de 1585. A partir de entonces los Indices
expurgatorios se ocuparon con més detenimiento en esta materia, tal como
se recoge en la regla novena del catélogo de 1612, el de Rojas y Sandoval.

Por dos veces se ocupa Pedro de Valencia de la astrologia judiciaria, en
sendas cartas a fray Gaspar de Cérdoba de 1603 y 1604. Sus reservas se
dirigian, sobre todo, contra los pronésticos que afectaban a materia de
agricultura, fenémenos naturales, navegacién o medicina, Era la misma
ciencia que el cabrero Pedro atribufa a Griséstomo, alumno de Salamanca y
suicida, en la primera parte de el Quijote. No cree Pedro de Valencia que de
tales prondsticos pueda seguirse la riqueza de la tierra ni el regimiento racional
del hombre. Como veremos mds adelante, su propuesta econémica se basa
en una reorganizacién racional de la produccién agricola dirigida desde el
Estado. Nada compatible con las supersticiones populares:

De algunos afios a esta parte (después que se prohivieran los libros de
la Astrologfa judiciaria, como en reveldia de la ley, como suele la malicia
humana imitarse con la prohivicién) se imprimen y venden en estos reynos
pronésticos que, demds de las lunaciones de cada mes, dicen los temporales
que correrdn en mar y tierra todos los dfas, y si el afio serd fértil o no, y
de qué frutos; enfermo o sano, y de qué enfermedades, y lo que convendri

hacer para ellas. El vulgo, y mis que el vulgo biendo esto impreso con
licencias, dale mucho crédito como siempre lo dio a las falsas profecias.®

Ante el confesor real, Pedro de Valencia utiliza argumentos religiosos y
eruditos, poniendo el origen de la astrologia entre los caldeos, que «imaginavan
a Dios como caussa necesaria que armé de una vez como relox esta maquina
de los cielos, que ya ha de ir procediendo infaliblemente»*. Pero 1o que en

8 «Cana al R.P.M.F. Gaspar de Cérdoba sobre el segundo tributo de la octava del vino

Yy aceyte, y sus inconvenientes; y sobre los prondsticos de los astrojogos», BNM, Ms. 1160, fol,
9r.

8 Ibid., fol. 9v.

El humanismo después de 1600 177

Gltimo término le preocupa es la realidad de los usos agrarios. Por su actitud
escéptica y racionalizadora ante la adivinacién y la hechicerfa, Pedro de
Valencia representa la ruptura del mondo magico medieval y el inicio de una
nueva mentalidad especulativa que triunfé definitivamente durante el siglo
ilustrado. El mejor ejemplo son sus dos discursos sobre los «quentos de las
brujas».

Dio la ocasién la Relacion de las personas que salieron al Auto de la Fe,
publicada en Logrofio en 1611, en la que se daba cuenta, mds 0 menos
excesiva, de las declaraciones de los encartados en el proceso y sus consi-
guientes condenas; entre ellas, siete a muerte por el fuego. Eran las

. famosisimas brujas de Zugarramurdi. Pedro de Valencia dice haberla leido

«con horror y asco en el entendimiento y en la voluntad»*, moviéndole a
solicitar licencia al Inquisidor General para exponer su parecer al respecto.
Con el permiso y la urgencia explicita de don Bernardo de Rojas y Sandoval,
escribié su discurso. Su primera propuesta trata de la inconveniencia de
imprimir tales relaciones, porque faltan a la gloria divina, a la honra de la
nacién y a la reputacién del tribunal y porque, al cabo, sélo sirven para
escandalo y mal ejemplo de los simples. A estas observaciones se suman dos
mds sobre la necesidad de condenar este género de delitos y la inverosimilitud
de las declaraciones relacionadas. Acepta Pedro de Valencia la existencia y
el poder del demonio «en lo universal del dogma. Pero en lo particular del
hecho, en cada cosa es mui licito i aun prudente i devido el dudar en las cosas
que pueden acontescer de muchas maneras»*, por lo que pide a los jueces
entrar en la averignacién sin opinién anticipada ni prejuicio. Hay, para el
cronista, tres maneras de entender las confesiones. Primero, admitiendo que
todo es fingimiento, mentira y representacion que los encausados declaran
para complacer a los jueces y cristianos en general. El mismo ejemplo lo
encuentra entre los antiguos, como en los misterios de Eleusis, las bacanales
griegas y en su renovacién en Roma, segin la relacién de Tito Livio. La
segunda posibilidad consiste en €l uso de ciertos ungiientos alucinégenos que
recrearfan, con ayuda diabdlica, tales actos en la mente. A las autoridades

¥ «Segundo discurso de Pedro de Valencia acerca de los brujos y sus maleficios», en Revista
de Archivos, Bibliotecas y Museos, 11, 1906, pdg. 445.

¥ «Discurso de Pedro de Valencia acerca de los quentos de las Brujas y cosas tocantes
a magia», BNM, Ms. 9087, fols. 260v-276r. Editado por SERRANO y SANZ, M.: Op. cit., pag.
103.



178 Luis Gémez Canseco

antiguas se unen las del doctor Laguna y la de las Disquisiciones mdgicas del
padre Martin del Rio. Por iltimo, tener por verdad llana las testificaciones.
Pedro de Valencia admite con reservas la segunda opcion, aunque prefiere la
primera. La parte final de este primer discurso se detiene en argumentar contra
la verdad de estas brujerias, apelando a una «prudente incredulidad». Resumo
brevemente. A los que dicen tener una figura fingida de si mismos que los
suplanta en casa o en los aquelarres, se debe absolver por falta de pruebas.
Si estos brujos pudieran volar, transformarse y traspasar puertas sin ser vistos
(por qué no escapan de sus prisiones o de la hoguera? Trae a colacién Pedro
de Valencia la respuesta de Apolonio, sospechoso de magia, al emperador
Domiciano: «;Si soi mago c6mo me podrds ti tener preso? ;i si me tienes
preso, como soi mago?»¥’. La fe no debe llevarnos a creer cualquier cosa y
para lo humano debemos juzgar conforme a la razén. Incluso a veces en
materia religiosa:

Puédense alegar también las appariciones o ilusiones del demonio a
San Antonio que de buena gana i con piedad admitimos, aun que no las
cuenta S. Athanasio, que con diligencia escrivié su vida.®® '

El segundo discurso viene a confirmar los argumentos del primero,
haciendo un resumen de las declaraciones: «...y no hay cosa que tanto lo
desacredite como las monstruosidades increibles y incompatibles que contie-
nen: que al entendimiento que no le disonaren, no hay para qué nadie se canse
en persuadirlo»®. En efecto, lo mds destacable del texto son las breves
observaciones marginales, en su mayoria de tono irénico, que ponen a las
claras las contradicciones de los testimonios. Pedro de Valencia procura
resaltar los mds ridiculos, como los de Marfa de Zozaya, que declaraba haber
sido convertida en liebre y -dormir asiduamente con el demonio, quien, al
parecer, tenia las carnes muy frias. Atribuye todo el entarimado a un tnico
fin: la torpeza carnal y los deseos sexual es encubiertos con ritos de adoracién
diabélica. El dltimo reproche del discurso no es para los procesados, sino para
la aprobacion de la Relacién salida en Logroiio y a cuyo juicio no incluia cosa

9 Ibid., pag. 121.
% Ibid., pig. 121.

¥ «Segundo discurso de Pedro de Valencia acerca de los brujos y sus maleficios», ed. cit.,
pig. 446

El humanismo después de 1600 179

contra la fe catélica y buenas costumbres cristianas. Su firmante habia sido
el franciscano fray Gaspar de Palencia.

Opone Julio Caro Baroja «la accién tedrica del humanista Pedro de
Valencia» a «la accidn prdctica del inquisidor Alonso de Salazar y Frias»®,
quien durante las causas previas al proceso y los afios siguientes se aplicé en
combatir la igualdad de opiniones entre jueces y juzgados. Pero la influencia
material de los discursos se produjo en la persona del Inquisidor General. Su
actuacidn en el proceso viene a representar la misma moderacién y cautela
que pedia Pedro de Valencia y que triunfd durante el pontificado de Paulo
V, quien prohibi6 las penas de muerte en los procesos por brujeria. No se
piense que estas observaciones son «volterianas hasta los tuétanos», como
calific6 Menéndez Pelayo las notas de Moratin al proceso de Logrofio: el
primer argumento de Pedro de Valencia es el religioso, la improbablilidad de
que Dios permita tales actos. Y si acude a la ironia y la burla es para moderar
los excesos de los implicados en el proceso. Pero la principal originalidad de
sus discursos no reside aqui, sino en su condicién de adelantado del
pensamiento ilustrado. Con un criterio estrictamente racionalista, Pedro de
Valencia atribuye todo a la accion y la voluntad de unos hombres capaces de
mentir u obligados a hacerlo por la presién de los jueces. Lo habia dicho Vives,
tratando del tormento, que «apaga y corta casi por completo la voz de la
verdad; de donde nacié aquel proverbio: Mentird por igual el que podid y el
que no podra sobrellevar la tortura» y lo repitié Feijoo: «La freqiiencia de los
suplicios trastornaba el seso de muchos miserables {...), creian y confesaban
los hechos que les eran imputados, aunque enteramente falsos. (...) Algunos
jueces eran poco menos crédulos que delatores y delatados»®. Pedro de
Valencia se halla a medio camino entre ambos. No de otro modo se explica
el uso reiterado de ejemplos histéricos y mitolégicos de la Antigiiedad, que
para €l vienen a corroborar la igualdad entre los hombres de distintas épocas
y la degradacion que pueden alcanzar. Julio Caro Baroja apunta la proximidad
del discurso con ciertas teorias modernas que entienden la brujeria como una
manifestacién soterrada e ininterrumpida del paganismo, pero su verdadero
sentido s6lo puede determinarse deteniendo la lectura en algunos parrafos
especialmente significativos:

% Las brujas y su mundo, Madrid, Alianza Editorial, 1988, pags. 229-239.

91 VIVES, J.L.: «Del instrumento de la probabilidad», en Obras completas, ed. cit., II, pag.
1002. Para Feijoo, cit. por CARO BAROIA, I.: Op. cit., pig. 264.



180 Luis Gomez Canseco

Adviértase -apunta al hablar de la ubicuidad de los brujos- que esta
opinién por apretar i no dejar evasion ninguna a los acussados, se vino a
hazer argumentum cornytum i-concluir también por la parte contraria a la
absolucién de todos los reos. Por la ragén de los Académicos i todos los
filésofos en tales casos. Que si de dos cosas diferentes en sustancia se nos
presenta visién o phantasia simillima i indistinguible que no haya con que
averiguar la diferencia, para no ser precipitado y temerario del assenso se
ha de retener dudando, i no assentir ni affirmar a que sean esto ni aguello.”

Esta sucinta declaracién de escepticismo se produce quince afios después
de la publicacion de las Academica y nos da la exacta medida de la actitud
de Pedro de Valencia. Su pensamiento religioso y filoséfico vienen a coincidir
en la accién individual y racional del hombre frente a la realidad. NO hay,
pues, necesidad de buscar causas extranaturales a 1o sencillamente humano
y se engaiian los que piensan ser mds cat6licos creyendo en la verdad de tales
aberraciones: ‘ SR T

Sélamente es muestra’ de noser atheista el darse a esto. Pero porque
aya politicos, epiciireos i Incianistas que no dan crédito mds de a las cosas
corpdreas i naturaleza que esperimentan en el uso de la vida ;i serd bien
que por huir de este estremo i mostrarmnos mui grandes fieles nos degemos
Hevar no sélamente de todas las consejas de viejas, sino de todas las fabulas
gentilicas, i hallemos cémo puedan aver sido ciertas todas las transfor-
maciones de Ovidio??

No sélo a creencias populares se enfrenté Pedro de Valencia en sus
escritos, sino también a la supersticién de muchos eruditos, que convirtieron
la aparicion en el Sacromonte granadino de unas liminas de plomo en uno
de los laberintos mas intrincados de la historia eclesidstica e intelectual de
Espafia. Durante sus afios de estancia en la corte, Pedro de Valencia encabezé
el grupo formado en Madrid en oposicién a la autenticidad del pergamino de
la torre Turpiana y los libros plimbeos. Su condicién de cronista del reino,
reconocido erudito y de discipulo de Arias Montano, el mas destacado
enemigo de las falsificaciones granadinas en el siglo anterior, favorecieron
esta circunstancia. Uno de sus primeros escritos madrilefios fue el discurso
«Sobre el pergamino y laminas de Granada», fechado el 26 de noviembre de

% «Discurso acerca de los quentos de las Brujas y cosas tocantes a magia», ed. cit., pags.

114-115.
9 [bid., pags. 119-120.

EJ humanismo después de 1600 181

1607 y que corrié manuscrito en numerosas copias. El tratado se compuso
a peticién del arzobispo de Toledo y en €l Pedro de Valencia expone con
detalle las dificultades que encontraba en tales hallazgos. A pesar de que en
Zafra no tuvo contacto directo con la cuestion, ya en 1607 tenia una opinién
formada, que mantuvo con mayor o menor grado de ostentacion puiblica hasta
el final de su vida.

El discurso se abre con unos breves trazos sobre ¢l revuelo erudito creado
en torno a la reliquias, en parte a causa de la piedad e interés de don Pedro
Vaca de Castro, arzobispo de Granada, y en parte por el exaltado fervor del
pueblo. Con tales antecedentes, los sabios «llamados para consulta llegaron
como a cosa hecha, a sola congratulacion, a dar el parabien»**. Empieza Pedro
de Valencia deteniéndose en los libros de plomo, que, por las férmulas
religiosas, los datos que expresaban y el lenguaje, le parecen obviamente
falsos. De la doctrina y la lengua viene a deducir que ¢l autor real de tales
libros no fue sino algun morisco deseoso de establecer la paz y la armonia
con los cristianos, a costa de su piedad simple y su buena fe. El argumento
mas sélido es el filoldgico: en los plomos sélo se registra latin barbaro y
escolastico, espafiol moderno y drabe, que parece la base cultural y religiosa
del autor. La conclusién de Pedro de Valencia vuelve a incidir en los mismos
razonamientos del «Discurso sobre los quentos de las brujas»:

No se puede negar sino que el que escrivié el pergamino savia hablar
castellano como se habla oi. Resta que los assertores pruevan con semejante
gerteza que se hablava asi en tiempo de Nerdn, o que se vayan a milagro
y revelacidn, que es con lo que todo se salva™

Asilo salvé Bernardo de Alderete, aunque también hubo quien hizo derivar
el latin del castellano y usé como argumento el manuscrito de la Torre
Turpiana. En su aprobacion al Mercurius Trimegistus de Bartolomé Jiménez
Patén, de 1621, Pedro de Valencia condend estas imaginaciones lingiiisticas,
también defendidas por el autor. Sorprende a Pedro de Valencia que no sélo
el pueblo, sino una masa ingente de eruditos haya dado crédito a las
invenciones, facilitando 1a censura de otras naciones: «Dirdn que somos tan
culpablemente aficionados a la jactangia y loor de nuestra nagién, que

% BNM, Ms. 2316, fol. 6v.
95 Jbid., fol. 21r.



182 Luis Gémez Canseco

admitimos de buena gana qualquiera lisonja por descubierta y desvariada que
sea»’, El descubrimicnto del manuscrito y, siete afios después, de los plomos
fue todo impostura y fingimiento de moriscos que se valieron de la voluntad
del vulgo y la guiaron con contrahacimientos. La caja de plomo, de que hace
memoria Pedro de Valencia, encontrada casualmente en el derribo de la torre
y que guardaba un pergamino viejo, pero no antiguo, escrito con letra
desusada, aunque no del siglo primero, y en castellano moderno, no difiere
mucho del hallazgo que, al final de la primera parte del Quijote, da noticia
de los famosos académicos de Argamasilla:

‘ Nl. de su fin y acabamiento pudo alcanzar cosa alguna, ni la alcanzara
ni supiera si la buena suerte no le deparara un antiguo médico que tenia
en su poder una caja de plomo, que, segin €l dijo, se habia hallado en los
cimientos derribados de una antigud ermita que se renovaba; en la cual caja
se habian hallado unos pergaminos escritos con letra gética, pero en versos
castellanos, que contenian muchas de sus hazafias.””

Dos afios después de que saliera E! ingenioso hidalgo Don Quijote de la
Mancha de la impren"ta de Juan de la Cuesta, formulaba Pedro de Valencia
su parecer, aunque antésk, como €1 mismo dice, se lo habian pedido repeti-
damente sefiores y amigos. Para entonces su criterio estaba definido y venia
a coincidir punto por punto con el de su maestro. Con toda seguridad, la
p?imera noticia de las reliquias le llegé a través de Arias Montano, a quien
vimos desde 1593 manteniendo una abundante correspondencia al respecto
con don Pedro Vaca de Castro. En la primavera de 1593 y por mano del
canonigo Pedro de Lorca, el arzobispo de Granada envié a Arias Montano
el manuscrito original hallado en la Torre Turpiana. Fue entonces cuando lo
vio Pedro de Valencia, si es que alguna vez llegé a hacerlo. Tras su estudio
el 4 de mayo, emitié su juicio en informe dirigido al dedn del cabildo’
granadino don Luis de Pedraza. Este papel, junto con otras cartas de Arias
Montano, debid ser copiado por Pedro de Valencia, que los conservaba catorce
aﬁgs_ después. De hecho, su discurso es en buena parte un traslado de las
opiniones de su maestro. No se trata ya de coincidencias en los contenidos,
tales como el miedo a la critica de los extranjeros o la comparacién de estas

% [bid., fol. 14r.

% Don Quijote de la Mancha, Madrid, Athambra, 1983, I, pags. 607-608.

El humanismo después de 1600 183

invenciones con las de los alquimistas, sino de transcripciones literales,
especialmente en cuanto se refiere al pergamino:

Toda la letra dél mayormente
la latinaes muy modema y escrita
con cuydadoes muy modema escri-
ta con cuidado de que paregiese
antigua; pero no imita ni aun la
medianamente antigua; la tinta ne-
gra y la colorada no es antigua, sino
mala y sin cuerpo para que
paregiese vieja: todo estd escrito
con pluma y no con cafia, y el
escrivir con pluma a menos de
quatrocientos afios que se usa entre
latinos y griegos y aun los griegos
no an dexado del todo el escribir
con caiia, ni los drabes.

La que pone por firma es de
otra pluma y letra y tinta, y toda
esti estrafiada para que paregiese
maravillosa y antigua, y que el
sonido que haze leyda: Cecilium
ubixbus granatensis, es de morisco
mal aljamiado, sino es que el
escrivir ¢l nombre latino con letras
ardvigas lo desfigur6 asi.®

La letra toda, mayormente la
latina es muy moderna escrita con
cuidado de que pareciese antigua,
empero no que imite a la que se
usaba cuatrocientos afios ha entre
buenos y ruines escribientes, de
que tenemos asaz muestra en
libros escritos e instrumentos. La
tinta negra y roja no es antigua, sino
mala tinta y sin cuerpo para que
aparezca vieja. Escrito todo con
pluma y no con caila, cosa que ha
menos de cuatrocientos afos que se
y que atn éstos no la han dejado -
digo, los griegos- del todo; los
arabes mucho menos.

Verdad es que la que pone por
firmaes de otra pluma, de otra letra
y de otra tinta,y el tercer vocablo de
esta firma adrede puesto, no sdlo
sin xuclas sino sin notas que dis-
tingan las letras, por hacer lectura
dudosa y maravillosa.

Sirva s6lo este ejemplo, quizd el mas obvio, para mostrar el uso que Pedro
de Valencia hizo del informe privado de su maestro. Aun sin citarlo, lo acepta
como autoridad absoluta, incluso en el caso més que probable de que no
hubiera llegado a ver personalmente el pergamino. En la evolucién de su
actitud piblica ante el problema, Pedro de Valencia también siguié a Arias
Montano. Ambos mantuvieron una misma oposicién inicial de condena, mas
patente en el discipulo, y posteriormente optaron por la mesura y la
ponderacién para no verse mezclados en el torbellino de la polémica o por
no causar mayor escindalo a los fieles de la Iglesia. Esto hizo posible que
algunos de sus contempordneos hablaran de la «retractacién» de Pedro de
Valencia. Ya vimos que en su parcialisimo «Informe a los eruditos sobre la

kS BNM, Ms. 2316, fol. 1v y CABANELAS, Darfo: Art. cit., pag. 18.



184 Luis Gémez Canseco

oposicion que hicieron a los descubrimientos de Granada el famoso anticuario
Pedro de Valencia y otros literatos», Cristébal Medina y Conde se esforzé
en documentar dicho cambio de parecer. Lo dnico que consigui6 reunir fueron
opiniones de terceros sobre su silencio.En realidad, habia procurado evitar el
dictamen sin que variara su opinién. La razén la encontramos en el informe
de Arias Montano donde expone el criterio general de sus estudios e
investigaciones:

En las cosas de la fe siempre he tomado por fundamento la divina
Escritura y la declaracidn de la Iglesia concemiente a la Escritura (...). En
las cosas naturales también he procurado saber lo que la Escritura ensefia,
Yy, cuando no alcanzase esto, procura la razén que no contradiga a
experiencia. En los historiales ordinariamente he seguido los autores del
mismo tiempo o cercanos a €l , desnudos de afecto. Y a lo que por estas
vias no averiguo téngolo por incierto o por opinién, y asi lo refiero.?

Ese mismo fue el criterio que para inquirir la verdad sostuvo Pedro de
Valencia a lo largo de su vida, el de todo el humanismo cristiano: la palabra
revelada por Dios como gufa de la fe; para las cosas humanas y la naturaleza,
lo probable, lo verosimil, la raz6n contrastada con la experiencia.

% CABANELAS, Dario: Art. cit., pag. 17.

UNA VISION SOCIAL DEL MUNDO ECONOMICO

1. La conciencia econémica del humanismo.

«La turba de estudiosos 1lama feliz y dorado al
siglo en que hay mucha erudicién. No es esto
precisamente lo que hace feliz y dorado el siglo,
sino lo otro, quiero decir, cuando los hombres
doctos traducen a la realidad de la vida la doc-
trina que leyeron».

Juan Luis Vives, De las disciplinas.

El esfuerzo intelectual en el que se embarcaron los humanistas del
Renacimiento no se limit6 a recuperar la cultura clésica y rehacer desde ella
nuevas formas de literatura o de arte. Era todo un mundo el que estaba
cambiando al hilo de la cultura, La distinta realidad econémica favorecié un
ambiente social propicio al cambio, de tal manera que la revolucién de las
ideas no vi no sola, con ella llegaron las revoluciones de los principios
religiosos, del nuevo orden burgués y de los modos econémicos. El mundo
medieval no supo soportar la sacudida de toda una masa de acontecimientos,
entre Jos cuales no fue el menor el descubrimiento de América, con su
inesperado movimiento internacional de riquezas. A la inercia de crecimiento
de la iltima Edad Media sustituyé la inevitable crisis, que en Espafia,
coincidiendo con el esplendor politico, puso las bases de la posterior
decadencia general. El capitalismo rudimentario, que vino a sustituir al mundo
familiar de los gremios, dio ocasién a que los nuevos filésofos del humanismo
y. tras su rastro, los te6logos de una escoldstica puesta aceleradamente al dia
acudieran al envite de la novedad, en un intento de reorganizar todas las
parcelas de la vida humana. Las dispersas reacciones nos hablan de una
aparente separacion entre los intereses econémicos y el dmbito de las ideas,
pero en su raiz ambos, como frutos de un mismo engendramiento, estin
prefiados de una misma austeridad senequista y un desmesurado intento de
racionalizar la vida del hombre.

Cuando Gonzalez de Cellorigo mira a sus compatriotas y sélo puede ver
«una Repiiblica de hombres encantados que viven fuera del orden natural»,



186 Luis Gémez Canseco

en realidad estd acudiendo a la recurrente mixima estoica vivere secundum
naturam, en un intento de hacer razonables sus existencias. La tarea era atn
imposible por prematura. En un mundo por hacer, sostenido en la fértil
provisionalidad de todo, esos hombres encantados eligieron la aventura de
buscar climas desconocidos en el mapa, 6rdenes nuevos en el universo fisico,
nuevas formas de fe o un arte construido sobre el dnico paradigma entonces
posible, ellos mismos. Es la larga época de incertidumbres que media entre
el fin del mundo medieval y la elaboracién del método con que Descartes
ilumina la plenitud de la Edad Moderna. Entre tanto, los humanistas se
dedicaron a procurar un orden para el caos. Nada hay mds propio de un
verdadero racionalista que la voluntad de organizarlo todo conforme a un
sistema. Entre escritores de economia y de filosofia moral se reparten las
miiltiples razones y remedios para poner arreglo a la casa. Es la Espafia de
los tan denostados arbitrios y de sus sufridos autores, los «arbitristes» de
Quevedo; pero también es la Espaiia de Gonzilez de Cellorigo, Caxa de
Leruela, Lopez de Deza o Bermiidez de 1a Pedraza y, aiin antes, de Luis Vives,
inevitable en el pensamiento espafiol del siglo XVI. El paisaje econémico
habia encontrado sus pensadores.

A medio paso entre dos siglos, Pedio de Valencia, maquing toda una serie
de soluciones que aplicar al mejor funcionamiento de la vida de los espaiioles.
Su influencia y su vinculacién al poder nos dibujan con claridad la situacién
de la naciente figura del intelectual en el antiguo régimen. En los escritos
econdémicos, de importantisima presencia en el conjunto de su obra, Pedro de
Valencia nos lega un profundo interés por todo lo humano y, como método,
un racionalismo que nace de principios escépticos y estoicos. En realidad, la
visién que de los temas sociales y econdémicos nos ofrece puede definirse -
sirva sélo de juego- como racionalismo aplicado, es decir, la razén puesta al
servicio de intereses y problemas concretos que afectaron a hombres concretos,
sus contempordneos. Esto hace de los discursos econdmicos de Pedro de
Valencia una suerte de ensalmos de urgencia que aplicar a un pais enfermo,
casi ajenos a la teorfa, sin una interpretacién global del mundo econdmico,
lejos del sistema de andlisis que ain retrasara su llegada algiin tiempo. Pero
su sitvacién personal determinard la de sus escritos hasta dejarlos en tierra
de nadie. Empefiado por talante y creencias en la construccién del,mundo
moderno, pero obligado por intereses e ideologia-a tirar de la inmensa mole
del Estado. sus tratados apenas moveran algunos levisimos resortes. Para
Gramsci, los intelectuales eran los empleados del grupo dominante para el

El humanismo después de 1600 187

ejercicio de las funciones subalternas de tanto sociales como politicas. Esta
vinculaci6n al poder, primero por sus relaciones a través de Arias Montano
y luego desde su plaza de cronista del reino, agota su obra en vanos intentos
de avnar la accién del Estado a la justicia social y a una razonable direccion
de la economia nacional. La consideracién del trabajo como un bien, contra
la condena divina y humana heredada del mundo antiguo, y la opcién por una
politica econdmica dirigida, claves del pensamiento de Pedro de Valencia,
constituyen dos banderas irrenunciables de la modernidad. Su paradoja y la
causa de su esterilidad, fuera de su formulacién prematura, reside en que
ambas estaban puestas al servicio de un mundo que se derrumbaba irre-
mediablemente.

2. El pensamiento econémico de Pedro de Valencia: Ordenamiento.

La idea matriz en el pensamiento econémico de Pedro de Valencia es
considerar el trabajo como un bien, frente a las costumbres del momento y
la tradicion. En consecuencia, el ocio y los ociosos salen malparados de esta
condena. Del «Discurso contra la ociosidad» podemos deducir que, siquiera
en teoria, el trabajo pierde su condicién deshonrosa, en favor de una nueva
dignidad social que debe ser fomentada desde el Estado. Villanos y burgueses
ceden parte de su exclusiva responsabilidad laboral a nobles, clérigos, ciegos
y lisiados, igualmente itiles a la sociedad, ¢ incluso a las mujeres, que con
el trabajo se fortalecerdn y serdn mds aptas para engendrar los varones que
precisa la reforma emprendida. No duda Pedro de Valencia en proporcionar
un pa'radigma teoldgico al trabajo, cuando afirma que para la prosperidad de
un Iemo no son tan necesarias las oraciones como el trabajo constante y
ordenado de todos sus miembros; hasta el punto de que éste se ha de convertir
en el tinico indice para regular los precios en dicha com unidad, frente a otras
opciones como la oscilacién de la moneda o el valor de los productos,
intrinseco o comparativo. La coleccién de argumentos morales se suma al
interés del Estado en dotar al trabajo de honra social y bienes materiales. Sin
embargo, Pedro de Valencia no oculta las intenciones reales que sostienen este



188 Luis Gomez Canseco

entarimado, pues sabe que los lectores a quien dirige estos papeles forman,
como él mismo, parte al remolque de la miquina de gobierno.

La subordinacién del individuo al Estado, que caracteriza ¢l mundo
moderno, alcanza a la vida econdémica. Pedro de Valencia sabe que el edificio
de la repiblica se mantiene en el bienestar y el trabajo de los sibditos: «Como
los hombres y la libertad queden, la tierra y el trabajo rcnovardn la Hacienda» !,
Para la restauracion del reino se acude a la agricultura, que no solo ha de ser
pilar de la riqueza piiblica, sino mordaza de descontentos. La agricultura, en
argumentos de Pedro de Valencia, prepara al hombre para la guerra y, con
¢l apego a la propiedad, 1o hace manso en la paz y fiel al rey; por el contrario,
los ociosos son los que incitan a sediciones y alborotos («que estos i otros
vicios nascen de la ociosidad, que es madre de todos los males»). Dando un
cauce practico a su teoria y con el propdsito de conjurar el peligro que
amenazaba en ese momento €l reino, llega a sugerir que se separe a los
moriscos de la labranza, reservandoles los oficios de tenderos y vendedores,
que acabarfan afeminando su cardcter. Pedro de Valencia ha terminado
mezclando el concepto modemno del trabajo con su instrumentalizacion en
defensa de la monarquia absoluta. En su razonamiento final el trabajo no es
ya un castigo divino, pero se ha convertido en una traba que hace a los
hombres:

...sugetos a los Principes, que no solamente a los buenos, y legitimos
sufren y sirven; pero atn a los injuriosos y tyranos, por no dejar sus
haciendas en que estdn de asiento y con aficién. Otros vasallos, que tienen
officios en las plazas y se juntan en parlas y corrillos, que no poseen mas,
que el caudalejo que traen entre las manos o el jomal que ganan cada dia,
no tienen que les duela perder y suelen ser inquietos y desobedientes, y
sediciosos, de mas de ser poco frutuosos a los principes y a la Comunidad,
y ser regalados, y imitiles para la guerra.?

Las propuestas de Pedro de Valencia confluyen casi totalmente en la
direccion de la vida econdmica y del mundo social por parte del Estado. Frente
al desorden reinante en la Edad Media, se presenta la opcion de racionalizar
los dos dmbitos, y el medio més a mano era el poder. Con frecuencia Pedro
de Valencia expresa su concepcion paternalista del gobierno mediante una

! «Sobre €]l acrecentamiento de la labor de la tierra», BNM, Ms. 5586, fol. 62r.
2 Ibid., fol. 80r-v.

El humanismo después de 1600 189

imagen de abolengo biblico y platénico: «los reyes pastores». Estos deben
ocuparse de unos siibditos que, fieles al trono, apenas se valen por si mismos:
«Porque el oficio de Rey es de Padre y de Pastor y es obra mui de padre
procurar que los hijos no se distraigan y pierdan con ociosidad, y de pastor
(como decia Cyro el mayor) es hacer mucho y fuerte el ganado para
aprovecharse dél, y poderse servir mucho y mui bien de ellos»®. Todo, sin
embargo, tiene un limite. El del rey estd en su responsabilidad ante Dios;
aunque Pedro de Valencia recuerda que el castigo del monarca injusto puede
adoptar una forma menos teoldgica en los siibditos descontentos, para quienes
reserva un derecho iltimo y extremo de rebelion: :

Pero los Burgundios cuenta Amiano Marcelino, que tenfan en tanta
manera aprehendida esta opinién, que si alguna vez copiam segetum negaret
terra, y padecian esterilidad, privaban al Rey del Reyno como a solo
culpado. Demasia era y barbarie, pero bien convence, que tendrian entonces
los Reyes de la Casa de Borgofia buen cuidado de que la tierra se cultivase
y llevase bastante pan para su Reyno.?

En realidad la intencién ltima de Pedro de Valencia es establecer vinculos
firmes entre un Estado heredero del mundo antiguo y los individuos que se
agitan con la inquietud de la modernidad. Por ello exige en los representantes
del poder una integridad absoluta en la que se anteponga lo publico a lo
privado, clama por la necesidad de buenos ministros y avisa contra el peligro
de los arbitristas. Cuatro orientaciones pueden resumir las reformas que, a su
juicio, debi6é emprender la administracién que regia Espafia en el cambio de
siglo: reorganizacién de la sociedad, intervencion directa en el mercado y la
economia publica, renovacion de la agricultura y desarrollo de una verdadera
justicia social encauzada desde el Estado.

Buena parte de los proyectos de Pedro de Valencia tienen por objetivo la
regeneracion de la agricultura, a la que considera sostén de la economia y de
la estabilidad politica. En consecuencia, propone un modelo de sociedad
inmovilista, que se subordina fundamentalmente a este fin. Su primera
disposicion es la de prohibir el abandono del oficio paterno, que obliga al
primogénito de cada casa. Tras esta medida se esconden dos necesidades
declaradas por el autor: potenciar el desarrollo de los trabajos dtiles a la

¥ Ibid., fols. 70v-T1r.
4 Ibid., fols. T1v-T2r.




190 Luis Gémez Canseco

repiiblica y frenar los continuos escapes hacia nuevos y més prometedores
horizontes:

Que cultivando la tierra en la cantidad, con la orden y calidades que
se requiere tenga de comer el Reino y deje lIa ociosidad y la pompa y los
vicios y los gastos demasiados, y se esté cada uno en su casa y en su heredad
y no se vayan los naturales huyendo del trabajo y de la hambre todos a
la Iglesia a Conventos y a estudios y a las Indias, sino que se atrevan a
casarse y mantener casa, y s¢ multipliquen y llenen la tierra y se hagan duros
y exercitados en sus trabajos de provecho para que en las ocasiones degen
la azada y hoz, y tomen la pica y la espada: como solian hacer y con aquellas
costumbres se hagan sugetos y obedientes a los Magistrados, quietos, y
amigables en la paz, y bravos y espantables en la guerra.’

Pedro de Valencia insiste en la necesidad de repartir racionalmente la
poblacion entre sacerdotes (estudiosos, clérigos y gobernantes), soldados y
trabajadores, de modo que los tltimos sean siempre los mas numerosos y

“puedan procurar sustento a los demas. La vida de corte debe ser reducida para

que los nobles y sus séquitos de criados vuelvan a emplearse en el cuidado
directo de sus tierras. Para sustituirlos en los oficios de corte se usara de
veteranos de guerra. Urge también a poner limite al nimero de universitarios
por medio de unos exdmenes limpios y verdaderamente selectivos. No menos
coto pide para la proliferacién de ministros inferiores, escribanos y alguaciles
en audiencias y consejos. Y no se salva en este repaso la Iglesia. Sus muchos
miembros, rodeados de sirvientes tan ociosos como ellos, son una carga
insoportable para la repiiblica y no siempre ayudan a la salvacién de las almas.
Pedro de Valencia no tiene inconveniente en denunciarlo: «Obreros a de aver
para la labor de la vifia del Sefior, pero obreros id6neos y en el nimero que
basta; mas si para cada cepa ai un cavador i un vendimiador, mas pisan que
cavan, i mds comen que vendimian»®, Llega ain mds lejos y critica de la
especulacion que algunos representantes de 1a Iglesia rural ejercitan en la vida
econdmica de los pueblos, haciendo una llamada al orden para que no falten
alimento y semilla a las gentes. De este modo, dice, «los eclesidsticos se
descargarian de la general murmuracion».

A los trabajadores, que han de sobrellevar el peso econémico del reino,
Pedro de Valencia los protege desde la ley, con una profunda reforma de la

* Ibid., fol. 72r-v.
¢ Discurso contra la ociosidad, en SERRANO Y SANZ, M.: Op. cit., pdg. 138.

El humanismo después de 1600 191

justicia, tendente a la igualdad de derechos con las clases superiores. Mantiene
su condicién, pero mejora sus medios, con lo que terminardn sirviendo mejor
al sistema. No en vano, y curdndose en salud, llega a pedir la intervencién
del Santo Oficio contra aquellos que, para aliviar la conciencia de los
especuladores, ensefian que las leyes consideradas injustas no“nos obligan
moralmente. A cambio de la fuerte defensa del pobre ante el rico, aquél debera
seguir con rigida observancia las guias del Estado y adaptarse a su planifi-
cacion, incluso en migraciones dirigidas hacia zonas despobladas. En realidad,
la pretensién de Pedro de Valencia es crear y fortalecer una pequefia burguesia
de la tierra vinculada indisolublemente al Estado mondrquico y absoluto por
la religién y los intereses econémicos. Para conseguirlo, como ya habia
sucedido en oftras etapas cercanas de la historia espafiola, el enemigo a batir
era la nobleza y la insolidaridad nacional. Las implicaciones econémicas que
toda politica tiene se dirigen en la propuesta de Pedro de Valencia a un
fortalecimiento de la hacienda piblica a través de las privadas, especialmente
las de los trabajadores. Tres lineas bésicas de actuacién se recogen en sus
escritos, que vienen a corroborar sus particulares soluciones a la crisis
nacional. En primer lugar, pide la moderacion del gasto piblico, prescindiendo
de fiestas reales y populares, y reduciendo la administracion para hacerla
menos gravosa y mds dgil. Contra el mercado libre, cuyo unico objeto es el
lucro individual, propone la intervencién del Estado en favor del mas débil,
especialmente a través de la tasa de los productos de primera necesidad,
dejando libre a la oferta y demanda el precio de los productos de lujo, para
grabar con ello la economia de los mas fuertes. En el mismo sentido,
recomienda la moderacién y reparto equitativo de cargas € impuestos: .

La primera obligacién de los reyes como de los Pastores es hacer fuerte
y sano, y engordar el ganado para usar de él, pero andar de Midas coja y
cadéver, pero coja y flaca! El Soldado Tartaro o Seysa, se sustenta de la
sangre del Cavallo en que va a la guerra, pero si lo sangra mucho y lo
enflaquece no le servird bien y vendrén a caer entrambos en el tiempo de
la mayor afrenta.’

Pedro de Valencia insiste en librar de las cargas al que estd obligado a
trabajar, siendo dtil a la repiblica y compensa la hacienda real con la
aportacién del rico y ocioso. Mas la equidad en la distribucién de gabelas no

7 «Carta a fray Diego de Mardones sobre la generalidad e igualdad en el repartimiento de
las cargas publicas», BNM, Ms. 11160, fol. 17r.



192 Luis Gémez Canseco

solo debe hacerse verticalmente, entre las distintas clases, sino entre los varios
reinos de la peninsula, conforme a una verdadera solidaridad interprovincial.
Se establece asi un «tacito contrato, o asiénto de concordia, que han hecho
las provincias y los moradores de estos reinos entre si» para abastecerse
reciprocamente en épocas de carestia.

Dentro del paisaje econémico espaiiol, la fluctuacién de valores en la
moneda aparecia como un preocupante sintoma de enfermedad que nuestro
escritor intenta paliar con varios ensalmos discursivos sobre la moneda de
vellén y la de plata. Como otros muchos espafioles, Pedro de Valencia pudo
ver que la ingente entrada de oro americano coincidié, paradéjicamente, con
el empobrecimiento general de la nacién. En consecuencia pretende orientar
la riqueza del reino hacia otras fuentes, racionalizar la politica y fortalecer
la moneda. El primer problema al que se enfrenta es el arbitrio que dobl6 el
valor de la moneda de cobre. Sabiendo que al rey antes que a nadie conviene
una moneda fuerte, Pedro de Valencia ofrece soluciones a esta devaluacién
y avisa para que no se aplique igual medida a la moneda de plata. El objetivo
inicial es consumir esa moneda cobrando en ella las cargas. Como arreglo
transitorio para las exhaustas arcas regias propone la emisién de una suerte
de obligaciones del Estado que cubrirdn las necesidades sin dafiar la estabi-
lidad de la moneda®. Todo el esfuerzo teérico y de aplicacion de Pedro de
Valencia tiene como tinico fin convencer a sus lectores -parte activa en el
poder- de que la riqueza verdadera de un reino no esté en el dinero, sino en
sus campos y en sus hombres. Con el trabajo organizado y constante de éstos,
aquéllos se convertirdn en motor y sostén de la economia nacional. Es iin
pensamiento esencialmente antimonetarista: «El dafio vino del aver mucha

- plata i mucho dinero, que es i a sido siempre (como yo lo provaré en otro
papel) el veneno que destruye las repiiblicas i las ciudades. Piénsase que el
dinero mantiene, i no es asi: las heredades labradas, i los ganados i perquerias,
son lo que da mantenimiento»®. Y no sélo el dinero, el comercio también es
considerado como un oficio vil que enflaquece dnimos y cuerpos. Conse-
cuentemente, junto con sacerdotes y soldados, los agricultores son el niicleo
de la sociedad ideal de Pedro de Valencia: una fuerza ttil y noble, productora
y presta ala lucha si hiciera falta, vinculada fuertemente al monarca, que ahora

v

® Cfr. Discurso acerca de la moneda de velién, en SERRANO Y SANZ, M.: Op. cit., pag.
153. :

? Discurso contra la ociosidad, ed. cit., pig. 135.

El humanismo después de 1600 193

€s «juez supremo», «capitdn general» y «labrador mayor». A €l corresponde
defender la agricultura frente a nobles y poderosos, casi siempre presentados
como enemigos de la alianza que el cronista quiere establecer entre su rey
y el pueblo:

Como estd conocida la tierra de pasto y es forzoso que no se rompa,
sea también seflalada la que necesariamente se ha de sembrar: Que mis
importa el pan que el ganado por mucho que importe. Pero ay mesta, y
cuidado de los ganados, porque tienen duefios poderosos, que se juntan en
comunidad. La labor no tiene duefio, sino a V.M. que es sefior de los
hombres, y debe cuidar del pasto de ellos , que es el pan.'®

El compromiso real se complementa con la obligacién moral y legal de
los subditos de labrar la tierra segin las ordenanzas del Estado, bajo la
amenaza de expropiacién. Este sometimiento de la propiedad privada a la
utilidad publica se justifica por unas normas de planificacién nacional. Pedro
de Valencia entiende que en tal punto de la crisis s6lo la accién racionalmente
organizada desde el gobierno puede salvar la monarquia, dado su dominio
superior sobre las posesiones. Los medios de este prematuro conato de reforma
agraria no difieren de otras propuestas mas proximas en el tiempo. Primero,
la explotacién de toda la tierra disponible, obligando al cultivo de las grandes
dehesas privadas. Aparejadas éstas, se sigue, segin «las reglas de la prudencia
y del arte de la agricultura», la seleccion en cantidades y calidad de la tierra
adecuada para cada semilla, reservando las mayores dreas posibles para llevar
pan, trigo, centeno y cebada, alimentos bdsicos de la poblacién. Desde el
mismo Estado se habrdn de promulgar las leyes necesarias para favorecer,
fabricar, proteger y cuidar todo lo imprescindible en el trabajo agricola:
hombres, instrumentos, bueyes y tierras. Como método de conocer y registrar
las variaciones de esta politica, prevee la elaboracion de un censo de labores:
«Si hubiera censo, como digo armriba, y se tuviera por cuenta las personas, y
las haciendas, y se registrara lo que se siembra cada afio versehia como se
espera el milagro, o extraordinaria fertilidad por haver de coger lo necesario
para comer, y bolver a sembrar»'’. Con la intencién de que esta bonanza se
mantenga indefinidamente, insiste en la necesidad de hacer cumplir la tasa

10 BNM, Ms. 5586, fol. 76r-v.
1 Jbid., fols. 67v-68r.



194 Luis Gémez Canseco

de precios a ricos y especuladores, que acumulan trigo para venderlo en la
carestia desorbitadamente. Asi se alejaria el hambre y habria semilla para
nuevas cosechas. Mas como Pedro de Valencia intuye que tanta ordenanza
en manos de los siibditos serfa agua de mayo, dispone dos dérganos de
regulacion: «un Perfecto como proveedor general», a cuyo cargo queda el
orden de los precios, y una junta de hasta tres personas que desde la corte
cuidaria de la direccidn de esta politica agraria, con comisarios de zona para
cada region, formando un cuerpo administrativo dgil y poco numeroso. A todo
el esfuerzo particular de sus labradores, el rey debe responder con un sacrificio
a corto plazo, reduciendo los excesivos impuestos que empujan a aquéllos
hacia las ciudades y al abandono de los campos. Desde su Zafra natal, en
contacto con la realidad agraria, Pedro de Valencia ofrece una alternativa de
enriquecimiento indirecto para la hacienda real que no pase por el esquilmo
y agostamiento de los mas débiles y necesarios miembros de la estructura
social en la que se sostiene, cada vez mds inestablemente, el poder del antiguo
régimen.

Como cualquier reformador agrario, el principal rompecabezas que nuestro
tedrico debid afrontar fue el de la propiedad de la tierra. La solucién-que
adopta se consume y agota, como otras férmulas progresistas de su pensa-
miento, en aras de los intereses del Estado. La primera formulacién es sélo
un espejismo que oculta la realidad de sus ideas:

Es assi que aquesta desigualdad en la posesidn de la tierra, con que
unos pocos son seftores de dehesas larguisimas, y otros; o casi todos, no
alcanzan, ni un palmo, ni un terrén, es la cosa mds pemiciosa a la
Comunidad, y la que mds repiiblicas ha destruido y destruird.”?

Este contundente aviso se queda en nada cuando vemos pospuesta
indefinidamente su solucién prictica, pues un inténto de igualar la propiedad
ahora mismo seria «injusto», «moralmente imposible» y «grandemente
peligroso»: huecas y templadas palabras para tan s6lido juicio. Pedro de
Valencia anuncia los censos enfiteiiticos como su alternativa salvadora para
el campo espafiol'®. La enfiteusis se convierte en la forma natural de posesién

2 Ibid., fol. 74r.

1 Segtin el Cédigo Civil espaiiol en su articulo 1603: «Es enfitetitico el censo cuando una
persona cede a otra el dominio (til de una finca, reservandose el directo y el derecho a percibir
del enfiteuta una pensién anual en reconocimiento del mismo dominio».

El humanismo después de 1600 185

que Dios, a través del rey, ha mostrado a los hombres: «Que originariamente
toda Ia tierra fue de la Republica y si se repartié a cada uno fue para intento
y comodidad de la labor y se les dio como en Emphyteusis, para que la
labrasen, que no la pueden tener con otra condicion, que con la que nos la
dio el primero, y directo sefior, que es Dios»'*, Como el poder, la propiedad
tiene ahora un origen divino que condiciona su uso, y al rey como propietario
de Espafia, no a titulo particular, sino universal y para utilidad piiblica,
corresponde su ordenamiento. En principio sOlo a nobles y eclesidsticos es
licita la tenencia de rentas y censos, aunque bajo la obligacion de que éstos
sean en enfiteusis, perpetuos y con los censatarios elegidos de entre los
labradores mds pobres. Las ventajas son compensadas y alcanzan a toda la
sociedad. Los censualistas probablemente obtengan una menor renta, pero a
cambio tendrian mds seguridad en su cobro; los enfiteutas, junto con la
posesion y el disfrute de alguna parcela, se ven libres de la inseguridad y
agonia de los censos al quitar; y este tdcito pacto entre los estados sociales
concluye en un intensivo cultivo de la tierra, cuyo fruto final serd la riqueza
del reino, su estabilidad politica y el cumplimiento de una responsabilidad
moral adquirida ante las clases mds bajas:

Y assi era mui hacedera la cuenta de que tanta gente cabe en Espafia:
y de toda la que tiene menos carecemos por descuido y culpa, y le somos
deudores a Dios, que nos entregé esta tierra en Emphyteusis para que la
cultivemos, y poblemos, y paguemos Diezmos de los frutos de ella a sus
Ministros: y no nos es licito tenerla ociosa por pereza y flojedad.!®

El vinculo social que Pedro de Valencia forja en sus discursos entre el rey
y las clases mds débiles pretendia avanzar en cuatro direcciones: el fortale-
cimiento de la moneda, el establecimiento de una tasa sobre las mercancias
mas necesarias, la lucha contra la manipulacién de los precios y el mercado
libre y 1a bisqueda de un remedio para el desigual repartimiento de la posesion
de la tierra o para la arbitraria influencia de los ricos sobre la justicia y el
poder. Los nobles son los verdaderos enemigos de esta alianza salvadora del
reino, y en manos del rey estd el frenar sus acciones: «No merece nombire
de Padre ni de Amo el que no tiene cuidado de que sus hijos y criados tengan

1+ BNM, Ms. 5586, fol. 71r-v.
Y Ibid., fol. 68v.




196 Luis Gémez Canseco

el pan necesario (...) Aora me aflige e incita la compasién y lastima de los
pobres, y la justisima indignacién contra los poderosos, revendedores y
encarecedores del pan»'S. El interés politico y el escriipulo religioso se atinan
en la defensa del més débil. Los beneficiarios de esta accién no son simples
labradores, sino «los miembros mds serviciales (de la repiblica), que son
COmo sus pies y sus manos, que llevan el peso y sufren el trabajo». Su clamor,
inaudible casi siempre para la corte, se eleva como una persistente amenaza.
No es de extrafiar que Pedro de Valencia pretenda crear para ellos intereses
comunes a los del rey. A los ojos del monarca, su cronista se esfuerza en que
el peligro politico adopte formas menos amenazadoras, convirtiéndose en una
advertencia religiosa:

... a los grandes les conviene que haya pequefios que les sirvan y de
quien sean sefiores. Y porque de no comer el vulgo a ordinario y
conveniente mantenimiento se consiguen naturalmente pestes, que prenden
y comienzan en las matas bajas y pasa el contagio e incendio de ellas a
los pinos y cedros més levantados, y por juicio de Dios matan a los que
no suelen alcanzar las hambres, hiriendo el Angel del Seiior desde el
primogénito del Faradn, que estd sentado en su trono, hasta el de 1la mis
vil esclava, que estd moliendo en su tahona.! :

Al igual que en anteriores casos, el pensamiento de Pedro de Valencia no
adopta una férmula definitiva, sino que aparece brevemente esbozado. A pesar
de ello puede deducirse que su intencién tltima es la de organizar algin modo
de beneficencia estatal. No en vano habia propuesto el aprovechamiento del
trabajo de ciegos, mancos y todo tipo de lisiados, y ahora se dirige a la reina
Margarita pidiéndole que se ocupe de las enfermedades infantiles o a su
marido para convencerle con argumentos basicamente religiosos de la nece-
sidad de la limosna estatal para los pobres de la repiblica. Como en otros
humanistas, la conciencia de la justicia social ordena su pensamiento hacia
un anténtico interés por los mas necesitados. De nuevo va a ser el Estado el
director de esta accién social. No pierde intensidad por ello su conciencia
critica y Pedro de Valencia no duda en reclamar para los trabajadores no
cristianas misericordias y caridades, sino simple justicia equitativa;

' «Carta a fray Gaspar de Cérdoba sobre conferir empleos a los poderosos y evitar sus

injusticias», BNM, Ms. 1160, fol. 15v.

1 «Discurso sobre el precio del trigo», en SIERRA BRAVO, Restituto (ed.): El pensamiento
social y econdmico de la escoldstica, Madrid, CSIC, 1975, 11, pag. 669.

El humanismo después de 1600 197 °

Claro estd que los que quitan al hombre el mantenimiento necesario
que son homicidas, y quitdndoselo todos los que no se lo quieren dar a
precio moderado y que €l pueda alcanzar con su trabajo, hermanos son, esto
es, semejantes, y de un trato, el que sale al camino a matar con hierro al
que no le ‘quiere dar la bolsa, y €l que mata de hambre en poblado al que
no le da por el pan todo su caudal y aiin mas. Y no es obra solamente
encomendada por Dios como de misericordia, ésta de vender el pan a no
mayor precio que la posibilidad de los trabajadores, porque es digno el
obrero de su paga, dice el Sefior, y su Apdstol dice: que al gue trabaja no
se le da jornal por via de merced y gracia, sino por via de deuda y paga.!®

3. El pensamiento econdmico de Pedro de Valencia: Fuentes e interpreta-
cion.

Cuando pretendemos justificar la vida de un hombre o su obra, acudimos
directamente a sus ideas. Estas y las de su tiempo tuvieron que dejar una huella
considerable y facil de exhumar. Es obvio. Pero ni siquiera la obra del filésofo
puede enhebrarse con el solo hilo de su filosofia; cudnto menos su vida.
Wilhelm Dilthey habia reconocido la estrechez de los sistemas filosoficos para
representar el espiritu general de una época. Aunque resulte paradéjico, la
realidad tltima y radical, la vida individual, reduce el papel del pensamiento
razonado en el comportamiento de un hombre; y al cabo, la obra de cualquier
hombre es una forma de comportamiento. Conviene pues, antes de llevar a
fin nuestro propésito, delimitar la presencia del pensamiento filosofico en los
escritos econémicos de Pedro de Valencia, aunque ésta sea notable.

Varias causas coincidieron para que Pedro de Valencia se interesase por
el mundo econdmico en la forma en que lo hizo, y no todas de origen
especulativo. Podemos reducirlas a tres: la particular condicion de su
intelectualidad, el contacto directo con el problema en su vertiente politica
y social y la ineludible inercia del los tiempos. Ya la alta escoldstica, con san

# Ibid., pag. 699.




198 Luis Gomez Canseco

Antonino de Florencia o el mismo santo Tomés, habia descendido en
ocasiones desde el reino de la metafisica para adentrarse en el mundo del
dinero y el trabajo. Pero este eventual encuentro con lo cotidiano se hizo
costumbre en los textos de los humanistas y en los de una nueva escoldstica,
surgida a finales del Quinientos, que no quisieron perder de vista los cuidados
del hombre en el reino del hombre. Probablemente la misma realidad histérica
propici6 el interés de Pedro de Valencia, que desde Zafra primero y luego
desde la corte pudo contemplartla verdadera indigencia de Espafia y ver en
ella las necesidades de la monarquia y del pueblo llano. En sus tratados habla
del intelectual como el encargado de dar a conocer la verdad a los poderosos.
Esa posicion, que reservé para si, terminé siendo dificilmente sostenible y
convirti6 las mejores intenciones del filésofo en frutos estériles.

No éstos, sino aquéllas van a ocuparnos, como pertenecientes al 4mbito
de lo intelectual. Es legitimo creer que, desde su origen, el pensamiento de
Pedro de Valencia surgiera abierto hacia todo lo humano y hacia su
contemporaneidad. Producto de esa misma preocupacién por el ser humano
es el eclecticismo que caracteriza sus pensamiento. Toda la obra de Pedro de
Valencia gira en torno a ese interés por los mas diversos aspectos del hombre,
en su dimension histdrica o en su estricta actualidad, y al afdn de conciliar
los més acertados criterios, prescindiendo de su origen. De entre todo este
entramado filoséfico se pueden distinguir cinco constantes para sus discursos
econémicos: 1) La propia conciencia de su condicién de intelectual y el
cuestionamiento de su funcién social y politica; 2) el sometimiento a la
autoridad de Benito Arias Montano; 3) la huella viva del cristianismo, no sélo
a través de una recurrente erudicién biblica, sino del espiritu evangélico; 4)
el estoicismo, en la forma particularmente ecléctica iniciada por Justo Lipsio;
5) un racionalismo nacido del escepticismo, en una linea que culmina en el
Discurso del método.

Para decir contra la ociosidad, convenfa que el que hablase fuese un
ombre muy ageno al ocio, y que uviese pasado la vida en egercicios muy
titiles a la repiiblica, i muy trabajosos; por un labrador viejo, o un antiguo
i gran soldado. Pero éstos precnanse de mostrar con las obras, i tendrdn por

cosa contraria a su profesién, i tiempo mal gastado, el que ocuparen en
hablar.?

¥ Discurso contra la ociosidad, ed. cit., pag. 125.

El humanismo después de 1600 199

Con estas palabras inicia Pedro de Valencia su «Discurso contra la
ociosidad», para a continuacion revelarse como uno entre los «estudiantes»,
«gente ociosa los mas», y disculparse por ser culpable del mismo pecado que
censura. La solucién retérica para el exordio de su discurso podria reducirse
a una férmula de falsa humildad destinada a ganar la indulgencia de sus
lectores, sin embargo, ese topico tiene en Pedro de Valencia el valor de una
idea. La desconfianza hacia los estudios se remonta a los primeros escritores
estoicos, incluidos voluntariamente bajo el epigrafe de Epictfzto: «Que,
incapaces de desempeiiar el oficio de hombres, asumimos el de filésofos».
Los filésofos no se recuperarian ya de su descrédito. La inutilidad de la
sabiduria y las diatribas contra los muchos libros reaparecen periddicamente
en la cultura occidental, como seiial inequivoca de un momento de crisis, de
ruptura, de inversién de valores. Pedro de Valencia da un cauce préc'tico al
topico. En su utdpica reorganizacion de la sociedad en torno al mor}ollto .dfel
trabajo, los estudios, como fuente de ociosos, salen malparados. La intencién
es desterrar del nuevo reino a la masa de pretendientes y clérigos indtiles que
lastran la economia nacional: «Antiguamente apenas se hallaron en Grecia
siete sabios, y aora apenas se pueden hallar siete que no lo sean»*'. El hombre,
hastiado de una cultura que le ha conducido a la crisis, se retrae hacia si mismo
en busca de otra sabidurfa salvadora. Pero aiin asi, el sabio de finales del
Quinientos siente una obligacién que le liga a una sociedad concreta. No
estamos ante el simple hombre de letras de rasgos medievales, sino ante los
primeros atisbos del intelectual moderno, que critica y opina sobre el mundo
que le rodea. De este modo, Pedro de Valencia supera su pudor falso o real,
de intelectual ocioso:

No parecerd arrogancia, ni loor propio, ni sitira maliciosa. la
reprehension, siendo culpa que comprehende al que habla, sino detestacién
i aborrecimiento del pecado y deseo del remedio, que es lo que yo mucho
deseo hallar para piblico bien de esta repidblica i de cada uno de sus
ciudadanos.?

En linea con Arias Montano, Pedro de Valencia sostiene que el fin dltimo
del conocimiento es el servicio de cada hombre concreto a su propia

2 Plgticas por Arriano, Barcelona, Alma Mater, MCMLXV, 1II, cap. 9.
21 Discurso contra la ociosidad, ed. cit., pag. 136.

2 «Discurso sobre materias del Consejo de Estado», BNM, Ms. 11160, fol. 27r.




200 Luis Gémez Canseco

comunidad. Cicerén en uno de sus tratados mas influidos por el estoicismo,
De officiis, habia apuntado la idea de que el estudio ha de tener como fin el
bien de la sociedad. Con esta intencién general, Pedro de Valencia se adentra
en el mundo econdmico al tomar conciencia de la crisis nacional, concreta-
mente de la crisis agricola: «También €l arranca, pues -escribe José Antonio
Maravall-, de la conciencia de la crisis del campo y de la necesidad de
preferente atencién a la agricultura. La insistencia en este iltimo punto
constituye una caracteristica del pensamiento espafiol, ligada a las circuns-
tancias especificas del pais»?. Su defensa de Espaiia, objetivo comiin de buena
parte de los escritores del XVII, tiene su origen en la necesidad de solventar
la crisis agraria. Esto define notablemente el modo intelectual del cronista del
reino, empefiado en proteger y reformar su patria con el trabajo y la
agricultura. A pesar de lo anacrénico, la caracterizacién del «intelectual rural»
que da Gramsci resulta perfectamente vilida para los escritos economicos de
Pedro de Valencia:

Este tipo de intelectual pone en contacto a la masa campesina con la
administracion estatal o local y por ello tiene una gran funcién politico-
social, porque la mediacién profesional dificilmente puede ser separada de
la mediacién politica. Ademds: en el campo, el intelectual (sacerdote,
abogado, maestro, notario, médico, etc...) tiene un nivel de vida superior
o por lo menos distinto del que tiene el campesino medio, y por eso
representa para éste un modelo social en su aspiracién a salir de su
condicién o mejorarla.®*

En esa vinculacién al Estado que sefiala Gramsci, con el papel de inter-
mediario para la masa campesina, reside la clave de la posicién intelectual
de Pedro de Valencia. Su intento de reforma social y agraria, caracterizada
por un afdn de simplificacion, de primitivizacién, pasa necesariamente por la
accion del Estado. No se concibe de oo modo. Esto implica la indole
reaccionaria de su pensamiento econémico. Los beneficios que en dicha
reforma alcancen los estados mas bajos de la sociedad redundan en el
sostenimiento de la monarquia. Asi se llega a una situacién paradéjica por
la que desde las posiciones mas reaccionarias de fondo se proponen soluciones
sociales y econémicas verdaderamente avanzadas, con la intencién final de

» Utopia y reformismo en la Espafia de los Austrias, Madrid, Siglo XX1, 1982, pag. 259.

* Los intelectuales y la organizacion de la cultura, Buenos Aires, Ediciones Nueva Visién,
1970, pég. 18.

E! humanismo después de 1600 201

defender el antiguo régimen. Por lo tanto, lejos de ser estas criticas internas
una oposicion al sistema, como pretende Maravall, se convierten en ensayos
de salvaci6n de la monarquia a cualquier precio. Pedro de Valencia mantiene
la conciencia de un peligro social latente y la intencién de crear un niicleo
burgués, al que ellos mismos se encuentran vinculados como intelectuales.

No se piense, sin embargo, en un cinismo superdotado. Una clara
conciencia de la justicia social, un espiritu cristiano y un aliento utdpico
alimentaba la obra econémica del discipulo de-Arias Montano. Entre las dos
actitudes sefialadas por Restituto Sierra Bravo para el enfoque de las
cuestiones sociales y economicas en la época durea, el utopismo y la atencién
a problemas concretos®, Pedro de Valencia adopta la segunda por considerarla
mds racional y mds iitil, pero sin renunciar a un fondo utépico-esencialmente
afin con su ideologia. Detrds de la atenci6n a temas concretos se descubre
un plan més vasto de reorganizacion general de la sociedad, sostenido por un
elaborado sistema de ideas. No de otro modo se explica la absoluta coherencia
que mantiene el humanista en las diversisimas materias que trata. Si no
encontramos una elaboracién de dicho plan en su obra, debemos acudir al que
Benito Arias Montano, su maestro y guia mas directo, propone en sus escritos.
El repaso a la vida y los escritos de Pedro de Valencia nos descubre' la
presencia constante de Montano, al que sigui6 con sumision de copista en vida
y con culto devoto tras su muerte. Melquiades Andrés Martin seﬁa'la las
diferencias y la relacion entre tas formas de pensamiento de ambos escritores:
«Arias Montano comienza casi siempre por los temas de su especialidad
biblica y teolégica y termina en la persona y en la sociedad. Pedro de Valencia
comienza de ordinario por la enunciacién de un tema social, cultural, politico
o0 econémico concreto v desde él se eleva a la consideracion de sus raices»”.
Mis exactamente puede decirse que el discipulo da soluciones a problemas
concretos partiendo de los esquemas que la ensefianza y los ejemplos practicos
del maestro le suministran. Los textos de Arias Montano de maés clara
influencia en los discursos econdmicos de Pedro de Valencia son, ademds de
algunas cartas y pequefios tratados, De Optimo Imperio, sive in libr. Josue
commentarium, De Varia Republica, sive commentarium in librum Judicum,
la introduccién a Commentaria in duodecim prophetas y el Dictatum
Christianum. De entre todos se sigue la defensa de una monarquia catdlica

s Cfr. SIERRA BRAVO, R.: Op. cit., 1, pags. 43 y ss.
26 Introduccion», en ARIAS MONTANO: Dictatum Christianum, ed. cit., pag. XIV.



202 Luis Gémez Canseco

hispanica, en la que se fortalezca la relacién entre el pueblo y su rey, con un
gobierno humano que siga el paradigma del gobierno de Cristo. La Biblia se
convierte en guia inequivoca de buen gobierno; y aunque Pedro de Valencia
recorra caminos mas concretos, acude a ella siempre que la ocasién lo permite.
El monarca establece un pacto de justicia y caridad con sus sibditos,
beneficidndoles y fortaleciéndose a si mismo como gobernante y como
cristiano. A su deber de reinar con equidad corresponde €l «sanctum publicae
obedientiae ius» del pueblo”. La bisqueda del orden social que sustente la
estabilidad politica y la bonanza econdmica gira en torno a los intentos de
crear un estado intermedio, 1a burgues{a. Es ficil imaginar que la larga estancia
de Arias Montano en Flandes sirvié para conformar, como se deduce de sus
escritos, la favorable opinién que del espiritu burgués tenia. Pedro de Valencia
recomienda el fomento de una burguesia de la tierra en detrimento del
comercio, al que relaciona con la crisis y con una suerte de depravacién moral.
Los intereses politicos ceden ante el ensayo de una monarquia verdaderamente
cristiana y evangélica. En general, el pensamiento de los dos humanistas se
encuadra en la corriente del antimaquiavelismo espafiol, que tan larga vena
alimenta a lo largo del Seiscientos. Pedro de Valencia ataca el meollo del
pensamiento maquiavélico criticando, desde maximas de Sdcrates y Epicteto,
la distinci6n entre lo justo y lo conveniente: «Y es assi evidente lo que ensefia
Epicteto, que en general debemos persuadirnos y tener entendido que es una
misma cosa lo pio, justo, 1itil y conveniente, porque si se tiene una cosa por
justa y pia, y otra por conveniente, no se puede conservar ni quedar en ple
la religién y pio afecto con Dios»*

Ademads de principios basicos, entre los discursos econémicos del zafrense
pueden rastrearse puntuales herencias montanianas, que demuestran la proxi-
midad fisica de los textos de Benito Arias a la hora de redactar. La repetida
condena del ocio y la exaltacién del trabajo por el editor de la Poligiota de
Amberes -«No nacieron los cristianos para estar en ocio, sino para servir a
Dios y a su Repiblica»®- es desarrollada ordenadamente por Pedro de
Valencia en su «Discurso contra la ociosidad» hasta convertirse en una
férmula vélida para reorganizar la sociedad. La misma continuidad en los

¥ Cfr. MORALES OLIVER, Luis: Arias Montano y la politica de Felipe I en Fldndes;
Madrid, Editorial Voluntad, 1927, pigs. 68 y ss.
28

«Discurso sobre materias del Consejo de Estado», BNM, Ms. 11160, fol. 68r.

# Naturae Historia, Amberes, Cristébal Plantino, 1601, pég. 2.

El humanismo después de 1600 203

escritos se repite al censurar los excesivos impuestos. Arias Montano, tras su
experiencia politica en los Paises Bajos, disemina en sus (extos puramente
religiosos unas normas generales de buen gobierno, entre ellas la moderacién
en las gabelas. Pedro de Valencia, sabedor de que la riqueza publica nace de
la riqueza y contento de los sibditos, insiste en limitar las cargas de los mds
necesitados, los que trabajan, para gravar a los nobles®*. La insistencia de
Pedro de Valencia en el paralelo entre reyes y pastores estd tomada de los
escritos de Arias Montano, que tanto en el capitulo del Dictatum Christianum
en que se ocupa «De las obligaciones de los Reyes, Principes i Magistrados»,
como en otros textos puramente exegéticos formula el simil politico. La
caracterizacién del buen ministro retine exactamente los mismos rasgos en los
dos humanistas: fidelidad y espiritu cristiano; diligencia en el trabajo a prueba

de cohechos y corruptelas; inclinacién al servicio puiblico antes que al medro
propio; y, en suma, ambos coinciden en que para los buenos ministros, mejor
guia que las leyes de los hombres, es la ley suprema del temor de Dios. Es
més que probable que cuando Pedro de Valencia escribid su «Borrador de la
carta que escrivi al lcdo. Alonso Ramirez cuando fue proveido fiscal de
hazienda», auténtica descripcién del buen ministro, repetida luego en otros
textos, tuviera delante lo que Arias Montano dejé escrito en la Leccidn
cristiana sobre las obligaciones de los ministros o alguna copia de los
«Advertimientos de Arias Montano sobre los negocios de Flandes». El fruto
de la labor de reyes y ministros ha de ser el buen gobierno: «La total
instauracién de la buena religién, y la reformacién de la justicia y el asiento
de la hacienda con la mayor facilidad y menos grave carga en el pueblo que
ser pueda»®. Arias Montano cifra la correcta administracion en estas tres
claves, que Pedro de Valencia repite en su «Discurso de la moneda de vellon»:
«Para representar una repiblica florida y bien gobernada se dice que los
hombres, principalmente que los jueces y principes, tratan verdad y adminis-
tran justicia con igualdad al pequerio y al grande, y que los mantenimientos
son buenos y de buen precio y se vende sin engaiio, y que la moneda es de
ley y tiene sus quilates y peso»*. El lugar biblico que identifica al pueblo como
voz de Dios, también utilizado por oftros escritores econémicos como

% Cfr. ARIAS MONTANO: Op. cit., pigs. 219-222
3 «Carta a Zayas», en CODOIN, XLI, péags. 200-235.
22 SERRANO Y SANZ, M. (ed.): Op. cit.,, pags. 155-156.



204 Luis Gémez Canseco

Bermiudez de la Pedraza, vuelve a comunicar las obras de discipulo y maestro.
Arias Montano desarrolla el planteamiento general:

En tanto ay una piedra de toque en que se puede conoscer el metal de

cada razonamiento y esta es la voz comiin y popular que corre entre grandes

y menores, la qual es verdad no muestra los quilates y finezas, porque el
pueblo en los particulares dize mil disparates y no es constante en ellos

¢ en quanto a la narracién y discurso, empero en el general en quanto voz,
no en quanto razonamiento, est vox Dei (...) Quando todo el pueblo clama
que es vexatién, es cierto que lo es; quando nota a uno de negligente, o
de cruel o de remisso y poco justiciero, o de covarde, o de yndiscreto, o

quando por el contrario lo alaba de una virtud notable, por la mayor parte

se hallard ser ansi, y mds quando persevera ‘esta voz.%

La censura de un segundo impuesto de octava sobre el vino y el aceite
da pie a que Pedro de Valencia lo aplique a la realidad: «Las quejas que los
pobres dan sintiéndose agraviados, dévenlas tenerlas poderosas aunque no
sean muy justificadas; basta que sean quejas de falta de caridad para llamarse
clamor, en lenguaje de la Escritura, y para que las oyga y vengue Dios»*,
El pueblo es utilizado como una ticita amenaza divina para asegurar la justicia
real. En linea con los comentarios politicos medievales, ambos estudiosos
contemplan la posibilidad de oposicién al gobierno injusto, pero sin admitir
el tiranicidio. A pesar de ello, nada mds lejos de la intencién de sus escritos
que una incitacion al mds minimo desorden social. La condena de la usura,
la obligaci6n en el pago de un salario suficiente en nombre de la justicia y
no de la caridad, o la desaprobaci6n del mercado libre v los abusos de los
poderosos hacen coincidir de nuevo los escritos de los dos humanistas. Afias
Montano y Pedro de Valencia rechazan la astrologia como guia de las acciones
humanas; de nuevo la sentencia dictada por aquél contra el conjunto de los
prondsticos astrolégicos encuentra en éste una aplicacion practica en el campo
de la agricultura®. A su vez la insistencia de Arias Montano en defender la
accion y el trabajo como tinico pilar de la vida humana, desde 1a correlacién

** MORALES OLIVER, L.: Op. cit., pags. 237-238.

* «Carta al R.P.M.F. Gaspar de Cérdoba sobre el segundo tributo de 1a octava del vino

y aceyle, y sus inconvenientes; y sobre los prondsticos de los astrélogos», BNM, Ms. 1160, fol.
Tr.

¥ Cfr. ARIAS MONTANO: Op. cit., pags. 40-134.

El humanismo después de 1600 205

fe-obras («C6mo se nos pagard jornal, si nos estamos 0ciosos, i sin trabajar»*),
es utilizado por el zafrense en su proyecto reformador para el «acrecentamiento
de la labor de la tierra»:

También le conviene entender que aunque fuesen mui devotos y
ayunasen y rezasen de noche y de dia, si se estdn ociosos y no siembran,
0 no tanto como conviene y como lo pide la suerte de la vida mortal con
su miseria y penalidades, que la tierra de suyo no los ha de mantener, que
no es ya parayso.”

Como traductor y lector atento del Dictatum Christianum, Pedro de
Valencia va utilizar la obra especialmente los capitulos dedicados a reyes,
magistrados y poderosos. En su memorial «Al rey sobre el acrecentamiento
de la labor de la tierra» escribe: «Nuestra cabeza es V.M. y sabemos que €s
prudente y cuidadoso y principalmente que nos ama con Caridad christiana
y que es temeroso de Dios»®. En otra ocasién, dirigiéndose a un magistrado
real, le recuerda; «Esta es la diferencia de buen a mal ministro, €l que armado
del temor de Dios y de los precettos sencillos de su Sabiduria pone por delante
el provecho piblico y el hacer el dever en razén de official del tal officio
aunque sea no solamente sin ganancia, aun con riesgo y daiio suyo, es buen
ministro»®. Otros muchos ejemplos pudieran traerse de la afinidad en los
temas sociales y econémicos entre ambos humanistas, pero sirva de prueba
final y definitiva la propia declaracion de Pedro de Valencia en su «Discurso
sobre materias del Consejo de Estado»:

Y juntamente la haré (muestra) de quan provechosa sea la leccién de
los libros que dejé impresos y escritos Arias Montano, mi sefior y
aficionadisimo de V.S., porque todo lo demés que aqui referiré de la
Escriptura serd traido y aplicado conforme a sus interpretaciones y
consideraciones y la misma muestra me atreverfa a hacer en qualquier otra
materia filosofal o theoldgica, moral o politica.*

% Dictatum Christianum, ed. cit., pag. 95.
3 «Sobre el acrecentamiento de la labor de la tierra», BNM, Ms. 5586, fol. 67r.
¥ Bid., fol. 64v.

% «Borrador de la carta que escrivi al ledo. Alonso Ramirez cuando fue proveido fiscal
de hazienda», BNM, Ms. 5585, fol. 97r-v.

© BNM, Ms. 11160, fol. 29r.



206 Luis Gémez Canseco

El espiritu religioso latente en los escritos econémicos de Pedro de
Valencia sigue una linea continua con el de Arias Montano y, en general, con
el de buena parte del humanismo espaiiol. Si hasta ahora la religién habia sido
el epicentro en la organizacién externa del mundo, con la llegada del
Renacimiento la religiosidad se retrae hacia el interior del individuo y desde
alli, con una nueva moral, se abre hacia las cuestiones mds conflictivas de
la contemporaneidad. Un laico como Pedro de Valencia siente ahora la
necesidad de verter en su andlisis del mundo social y econémico una forma
de moralidad absolutamente moderna. Con la dignidad de filosofia moral, una
energia religiosa laica e individualista en su esencia entra a sacudir los modos
econdmicos, el poder o las obligaciones sociales del cristiano. Es esta
apelacion al espiritu evangélico la que mitiga el sentido naturalmente
antidemocratico de sus ideas. El cristianismo en el poder enlaza sus intereses
a los del pueblo, suavizando el inevitable carédcter absoluto, en una suerte de
antecedente del despotismo ilustrado, a medias entre lo racional y lo religioso.

La gran novedad social surgida con el Renacimiento fue la revolucién que
para el mundo econémico significé la aparicién de las primeras formas de
capitalismo burgués. Con una actitud rebelde hacia ellas, los humanistas
optaron por una solucién esencialmente reaccionaria: el primitivismo. Muy
a menudo un primitivismo cristiano que aparecia en buena parte ligado a la
misma burguesia que estaba protagonizando el cambio. Esta critica del nuevo
orden se convierte en una de las claves de su modernidad. Si la opciones
econdmicas ofrecidas desde el humanismo pecan de ceguera, la fuerte
conciencia social es el contrapeso imprescindible para alcanzar una formade
progreso equilibrada. El nuevo protagonismo histérico de la burguesia
remueve los mundos opuestos de la economia y la religién, y llega a una
integracién de ambos que puede resultar paradéjica. La sentencia de Le6n
Battista Alberti «Sancta cosa la masserizia» puede representar, en toda su
amplitud, el nuevo espiritu. Pedro de Valencia, por su origen social y por su
misma condicién de humanista, estd vinculado a la burguesia en ciernes del
Quinientos. Sus avisos econémicos van dirigidos a la creacién y fortalecimien-
to de la burguesia, aunque ésta sea esencialmente agraria. Pues bien: la virtud
individual del burgués, la severitas, se dirige hacia el ordenamiento pdblico,
aliada con los intereses humanitarios y sociales del cristianismo. A la
consideracién de la propiedad como un valor social se une ahora el ataque
frontal contra el lujo piblico y la ostentacion de los gobernantes. Esta condena,
aprendida en las paginas de Arias Montano, viene a coincidir punto por punto

El humanismo después de 1600 207

con la realizada por Lutero en su Exhortacién a la paz. El poder, poseedor
de la riqueza, debe administrarla con la conciencia de que la propiedad
corresponde en dltimo extremo a los stbditos, beneficiarios también en esa
suerte de enfiteusis universal establecida por Pedro de Valencia entre Dios,
el monarca y los gobernados. Con tal espiritu cristiano pide la imposicion de
tasas sobre los productos mds necesarios, la justa regulacion de la propiedad
privada o la vigilancia estricta de un comercio que, a sus 0jos, s¢ torna
fiacilmente en usura. Y en esto vuelve a coincidir con Lutero: el comercio es
algo impio en esencia, aunque Dios, transige y se limita a hacer la vista
gorda*t, .

(Pero qué pueden tener en comin dos hombres que con toda seguridad
se habrian considerado mutuamente herejes? Mas de lo que pudiéramos creer.
Pero por ahora vamos a centrar nuestra atencion en su primitiv'ismo, f}ue
paradGjicamente representa un aspecto de la modernidad. La soluci6n estd en
descubrir cudl fue para estos hombres esa condicion de lo primitivo en
cuestiones de negocio. Del mismo modo que protestantes y catolicos buscaron
la pristina exactitud de las fuentes biblicas o una intachable pureza en su mqral
estrictamente humana, optan aqui por el rigorismo, referido a cualquier accion
del hombre, aunque especialmente cefiido al mundo de lo econ6mico®.
Entendido como la inexcusabilidad de la obligacién en cualquier caso, el
rigorismo alcanza a la réplica de san Agustin al académico Carneades. No en
vano van a ser fervientes lectores del obispo de Hipona quienes durante los
dos siglos renacentistas enarbolen la bandera del rigorismo. De Vives a Pascal,
humanistas o jansenistas participaron de esta reaccién de primitivismo
antiaristotélico. Los enemigos no eran otros que el casuismo y el laxismo. Sus
defensores, los omnipresentes jesuitas. | '

Hay més de un dejo compartido entre el desatado furor antijesuiuc_o de
las Provinciales, comin a todo el jansenismo, y la actitud de humanistas,
gramaticos, estoicos y escépticos en la segunda mitad del Quinientos y en todo
el siglo XVIIL. Pedro de Valencia adopta, como era de esperar, posiciones
rigoristas:

..la principal causa de no guardarse esta ley, y todo el dafio de la
republica, en ésta y en otras muchas materias, ha sido y es la cobardia, la

2 Cfr, LUTERO: Obras, Salamanca, Ediciones Siglienza, 1977, pags. 256 y 236-245.

2 Sbbre el rigorismo y la polémica con los casuistas, vid. CARO BAROJA, Julio: Las
formas complejas de religiosidad en los siglos XVI 'y XVII, Madrid, Sarpe, 1985, pdgs. 535-593.



208 Luis Gémez Canseco

remisién, o ignorancia, o falsa opinién de los jueces, de las conciencias de
los maestros teSlogos, de los juristas y de los confesores, que, como lo firme
de la reptiblica y fundamento de ella es la conformidad en el sentimiento
interior y fe religiosa para con Dios, en cualquier manera que faltare esta
conformidad y unidad de sentimiento, quedan desunidos los ciudadanos,
y con ventaja injuriosa unos contra otros, y las leyes iniitiles y vanas, porque
el vinculo importante que atay contienc a los hombres para que no traspasen
las leyes ni se hagan agravios ni en publico ni en secreto, es el temor de
Dios, y convienen en todas maneras de Estados piblicos de V.M. y de sus
1einos, que ninguno haya que sienta, a lo menos que se atreva a ensefiar
© que alguna ley establecida y mandada guardar por los reyes y superiores
legitimos no obligue en conciencia, ella es doctrina enganosa y sospechosa
de suyo.*®

Si la referencia es clara a los ojos del historiador, mds adn a los del
contempordneo. No se piense, empero, que casuistas o rigoristas fueron en
exclusiva los paladines de la modernidad. Entre todos construyeron ese nuevo
mundo en creciente: aquéllos con su positiva visién del mercado y de la
economia, €stos con su conciencia social desarrollada segiin los mds variados
intereses. El terror medieval de los rigoristas hacia el capitalismo no es sino
una forma de esa modernidad, igual que el probabilismo o el avanzado
liberalismo mercantil de Calvino, tan alejado en esto de Lutero, como Pedro
de Valencia de los casuistas jesuitas. Extrafiamente, el rigorismo va a aparecer
muy a menudo unido a los burgueses (los mds interesados en libertad
econémica) y ala critica que éstos vierten desde el siglo XV contra la Iglesia.
La individualizaci6n de la fe y el consiguiente desarrollo de una religiosidad
laica va a traer unas més que considerables consecuencias, que no dejan de
lado esta parcela de la vida: ’

La protesta, de contenido fiscal, econémico, agrario, contra el clero y
contra su propiedad de extensas tierras -escribe Maravall-, revela que, a
medida que el humanisino pierde su caricter de escuela y otros grupos
sociales aparecen -con aspectos mds modernos-, nos encontramos con que
sin duda los grupos intermedios son muy religiosos: pero su fuerza social
pretenden dirigirla segin otra linea, al margen de la antoridad eclesiastica,
y ofrecen, sin duda, un primer caricter anticlerical.*

 «Discurso sobre el precio del trigo», ed. cit., pég. 703.

“ Poder, honor y élites, Madrid, Siglo XXI, 1979, pag. 285.

El humanismo después de 1600 209

En esa linea de protesta contra los dominios inméviles de la Iglesia y los
nobles, se encuentra la obra econdmica de Pedro de Valencia, aunque
condicionada por su particular posicion respecto al poder. En su carta a fray
Gaspar de Coérdoba, «Sobre conferir empleos a los poderosos y evitar sus
injusticias», parece ejemplificar voluntariamente la posterior formulacién
tedrica del historiador:

Primero, que no se debieran arrendar las encomiendas, porque en el
arrendamiento venden junto el trigo y la cebada a mucho mds que los
comendadores, y sus arrendadores afiaden el precio para ganar, y los que
pagaron el diezmo lo compran de éstos después a treinta reales o mas, con
escandalo, y se conforman en no pagar los diezmos y en vender su trigo
a lo mds que pueden. Si un caballero a quien su magestad hace merced de
una encomienda la diesse en administracidn a un criado y los afios caros
repartiesse el trigo y cebada a la tasa de los labradores, harfa como
Christiano y noble, y los labradores se remediarian y las rentas eclesidsticas
crecerian y cesaria un grande escandalo que ogafio lo hay por esta tierra
mayor (...). Lo mismo dirfa en todos los obispados y beneficios; pero lo
de la encomienda puede enmendarlo S.M. o el Consejo de las Srdenes
solo.%s

Nada de lo hasta aqui considerado puede entenderse en absoluto sin acudir
a las recias trabas que la moral habia impuesto a la economia, mds fuertes
aiin que las de la religién misma. No fue la fe 1a que hizo tomar al hombre
moderno posiciones extremistas en la vida, tales como el rigorismo. Mds bien
parece el fruto de la estricta conciencia humana y no de la adopcidn de unos
principios divinos. Aunque algo si resulta comparable: este modo seglar de
piedad, de actitud moral, siempre surge entre las clases intermedias; severos
calvinistas de los Paises Bajos, catélicos burgueses italianos o espafioles,
anglicanos o reformados, todos, profundamente religiosos, optan por remedios
sospechosamente semejantes. No fue menos el cronista de Felipe 111, Al cabo,
no so6lo Pedro de Valencia, sino una gran parte de la naciente burguesia, va
a abanderar un modo moral en absoluto descreido, pero si profundamente
humano, casi antiteolégico, de tono senequista. Moderacién y constancia,
virtudes tan estoicas como burguesas, forman parte del nuevo cartel de estos
escrupulosos moralistas, que sin embargo.van paulatinamente mitigando los
extremismos ideolégicos de la Estoa, al tiempo que esas clases intermedias
inician su inevitable proceso de «aburguesamientos.

4 «Cana a fray Gaspar de Cdrdoba sobre conferir empleos a los poderosos y evitar sus
injusticias», BNM, Ms. 1160, fol. 13r-v.



210 Luis Gémez Canseco

En tiempo de crisis es cuando el hombre, dependiente en todo de lo ajeno,
aumenta su interés por autosostenerse, por autoabastecerse moral, politica,
~cultural o econémicamente. Es el tiempo de la reduccién a lo simple. Esto
es lo que explica el poder de seduccién del estoicismo en el Renacimiento.
Mais, cuando se trata de un estoicismo reducido a lo esencialmente humano.
Del Poértico a los cenaculos de los Escipiones, casi tres siglos redujeron el
estoicismo a una manera ética y lo limpiaron de su original pureza filoséfica.
En amalgama con los mds diversos idearios, los estoicos devienen en
eclécticos. Camino natural para los que no buscan en la filosofia la verdad
sino la felicidad. Es ésta la filosofia que cruza el Imperio, la Edad Media y
llega, atin viva, a la Edad Moderna. No ha de extrafiarnos, pues, las repetidas
confesiones de eclecticismo de Lipsio, el principal abanderado del nuevo
estoicismo renacentista’s. En union al cristianismo, renunciando a la 16gica,
la metafisica y hasta la teologia misma, esta filosofia moral, caracterizada por
sn sentido practico, va a interesarse exclusivamente por las cosas del hombre
en su mundo. Asi las doctrinas del Pértico no faltan a su cita con el primer
humanismo italiano, aunque su definitivo desembarco lo realicen en las costas

del norte. Desde el siglo XV los espiritus religiosos de los Paises Bajos se

sintieron atraidos por esos modos morales. El estoicismo, en diversos grados
de presencia y evolucién, convocé por igual a catélicos y reformados,
poniendo su acento en la moral mas que en la religion.

La atraccién que la inmediata actualidad ejercié sobre los estoicos dio a
su moralidad un caricter practico, que comparten con los humanistas y los
«modernos» nominalistas. Surge un preferente interés que, superando el
ambito reducido del individuo , transciende hasta sus acciones en comunidad,
la economia, la politica, la organizacién social o los derechos del hombre.
Todo ello visto a la luz de una ley estoica recuperada por el humanismo:
Convenienter naturae vivere. La férmula inicial del fenicio Zenén, «vivir
consecuentemente», completada por el tercer escolarca del Portico, Crisipo,
va cargandose poco a poco de sentido. Max Pohlenz no ve en ella sino la vaga
expresion de un deseo humano: «Si ritene di scorgere qui la vita secondo
natura, il modo desistere veramente fatto per luomo: ma, ovviamente, senza

46 Cfr. LIPSIO, Justo: Manuductio ad stoicam philosophiam, Amberes, Juan Moreto, 1610,
pags 47-48 y GOTTIGNY, Jean: «Juste Lipse et Jerénimo de la Cruz», en Bulletin de I'Institut
Historique Belge de Rome, 1970, XLI, pig. 231.

El humanismo después de 1600 211

che da questa convinzione fosse tratta alcuna conseguenza pratica»*’. Sin
embargo el estoicismo romano y, con posterioridad, la corriente humanista,
mas alld del mero significado literario, cultural o especulativo, dio a la méxima
un contenido econdmico, politico y social, inseparable del primero y en €l que
se suman dos zonas de accién humana, la particular y la piblica. Este es el
respaldo filoséfico del irrenunciable apego que a la agricultura tiehe Pedro
de Valencia: '

El oficio y obligacién de todos los Hombres después del pecado por
ley natural, y mandato divino, es labrar la tierra, maldita ya, y qiie no
labrada produce cardos, y espinos, y no lleva de suyo fruto de provecho.
Dos tierras son éstas que debe labrar el hombre, una su came propia, que
brota passiones y apetitos desordenados y lleva fruto verienoso y mortal
de pecados. Esto ha de rozar y no dejarlo crecer, ni que llegue a fruto; y
en aqueste oficio ha de cansarse y sudar el rostro del hombre interior, esto
es la parte superior del alma: porque la interior resiste y contradice (...).
Esta es la vida en penitencia y la agricultura interior: de que todos los
hombres deben ser oficiales diligentes y buenos labradores, so pena de ira
y castigo y por lo menos de morir de hambre. Al mismo modo en la vida
exterior y politica y para la conservacién y buen goviemo della, todos los
hombres por el tenor de las palabras de aquella ley natural y divina
ordenacién de labrar aquesta tierra, que Dios nos dio por erencia y hefedad
para que la cultivemos y nos mantengamos de ella. Y dssi labtando los
hombres conforme a las reglas de la prudencia y el arte de la agricultura,
y como para entrambas agriculturas nos ensefia el profeta Novate vobis
novalte, et volite serere super spinas; tierra conveniente para cada $emilla
y en la cantidad, o con las cantidades que se requieran conforme al niimero
de gentes que se pretende sustentar, Dios acudird de su parte con lluvias
y temporales oportunos.*

Junto a un contenido filoséfico de procedencia clisica, Pedro de Valencia
encuentra en la agricultura una evidente opcién econémica y una solucidn
social y politica, con la que alcanzar la paz entre los estamentos 'y la
consecuente inmutabilidad del antiguo régimen. Nada nuevo, nada originaf,
salvo en la conexi6n de lo individual y lo piiblico. Desde Hesiodo, el denuesto
de la navegacion iba unido al elogio de la agricultura, tema mds que grato

37 La Stoa. Storia di un movimento spirituale, ed. cit. 1, pig. 14.

% «Sobre el acrecentamiento de la labor de la tierra», BNM, Ms. 5586, fol. 65v-66r.
También Lipsio consideraba la agricultura y los jardines «acomodados para sabios y doctos».
Cfr. Libro de la Constancia, ed. cit, Libro 11, capitulos I, II y IIL



212 Luis Gémez Canseco

a los estoicos, que encontraban el ejemplo vivo en su maesiro Zenén. La
naturaleza se vuelve paradigma para el hombre, paisaje perfecto para su retiro.
En €1, junto al estudio, la agricultura es la ocupaci6n santa para el sabio. El
nuevo estoicismo de los humanistas hace de este retiro en la naturaleza
moneda de cambio y no es pequeiio el nimero, no ya de los que lo elogian,
sino de los que lo practican por motivos exclusivamente morales o religiosos.
Arias Montano, Justo Lipsio, fray Luis mismo, todos préximos a Pedro de
Valencia, 0, mas tarde, Soto de Rojas, el del parafso cerrado, se emplearon
en alguna forma de agricultura. Pero no a estos jardineros estoicos se dirige
ahora el cronista; ellos son sélo el ejemplo individual que dignifica el oficio
comun. Aquéllos son sabios y Pedro de Valencia habla de los hombres a los
que Dios «quitéles la fruta del parayso y €l oficio o entretenimiento
descansado de jardineros, y hizolos labradores». El ennoblecimiento del
trabajo en el campo se hace imprescindible para salvar la agricultura, redentora
a su vez de la economia del reino. Por eso mismo antes de especificar sus
“avisos al rey «Sobre el acrecentamiento de la labor de la tierra», Pedro de
Valencia exalta el valor de las labores agricolas desde la Biblia hasta los
indios, sin olvidar a los modélicos habitantes del Lacio:

Los Romanos desde sus Reyes y ditadores y Consules y senadores hasta
el menor ciudadano todos eran labradores y no era licito a ningiin Romano
tener otro oficio que el de labrador o soldado. Honrada presuncién para
Nobles, y mui dti} a ellos y a su Repiiblica. Con estas costumbres fundaron
y acrecentaron ¢l imperio, y en éstas se deben imitar: no en los vicios y
pompas y excesos con que después de muy grande lo destruyeron y
perdieron.**

La construccién filoséfica viene a solventar una necesidad politica. Los
hombres encantados ajenos al orden natural de Cellorigo son salvados por
labradores que viven, moral y econdmicamente, segiin la naturaleza. El
labrador no es s6lo un modelo literario cargado de topicos y tradiciones, es
un ser real sobre el que recae una responsabilidad politica y social. Entre el
labrador ideal, objeto de elogios y exaltaciones, y el real, media un labrador
en ciernes, en potencia. Este no es otro que el burgués, la clase intermedia
agraria que el cronista se propone fortalecer. El sostén filoséfico dignifica y
da un sentido profundo a la accién del labrador. Pedro de Valencia llega un
punto mds lejos dotando de un caricter religioso a la agricultira, al pacto

¥ Ibid., fol69v-T0r.

El humanismo después de 1600 213

social que de ella nace y hasta a la misma forma de propiedad de la tierra,
por una suerte de censo enfitedtico universal al que protege la providencia
divina. ;Presién de lo moral sobre lo econémico? Mis bien al contrario. Las
circunstancias obligan a tomar ciertas actitudes morales y filoséficas. De este
modo el principio naturae norma vivere, generalidad ética donde las haya,
se aviene a la practicidad de la accion social y se torna causa y consecuencia
de un orden econdmico sostenido en la agricultura y el trabajo.

La maldicién que el Dios de los judios !anzé sobre el trabajo humano
parece alcanzé a todo el mundo antiguo. Original; cuando menos, resulta el
desplante estoico que hace del trabajo una actividad propia de la naturaleza
del hombre. Fue probablemente la impronta de adaptarse a la propia vida, de
aceptar sin queja la propia condicién y posibilidades, lo que Heva a la Stoa
a esta férmula, que aiin hoy resuena paraddjica. Los cinicos y sus herederos
estoicos crearon un nuevo concepto ético, el deber (kavghkon), lo que
conviene al hombre ante si mismo, la sociedad y la humanidad toda. Como
consecuencia, la virtud debe ser util: «La Estoa Antigua -dice Eleuterio
Elourdy- concuerda con la teoria de la transicion en que la vida virtuosa es
equivalente a la 1til. Los conceptos utile y honestum son dos facetas de una
misma y sola verdad»*°. Fruto prictico: el trabajo es un bien. El estoicismo
romano asumié y fecundd esta idea, esparciéndola entre los discipulos de la
aristocracia latina, abiertos al influjo de lo griego. Tanto Musonio como
Epicteto reaccionaron contra el platonismo imperante y el estoicismo medio
de Panecio al afirmar que el trabajo (mévos) es connatural al hombre y, como
tal, bueno:

Dalla nalura -escribe Max Pohlenz, glosando a Musonio Rufo- 1'uomo
& destinalo al lavoro, e nessun lavoro oneslo veca vergogna. Pit vicino alla
natura perd (...) & el lavoro dei campi, che Musonio vorrebe addiritura
redere produttivo ai fini dell’educazione filosofica (...). Dalla natura
delluomo derivano anche i suoi doveri sociali.®

Entre los primeros cristianos la férmula no tuvo mucho predicamento,
aunque algunas voces la defendieron arguyendo la necesidad moral y social
del trabajo. Con m4s fuerza que ninguna otra suena la de san Pablo, tan querido
para los humanistas, cuyos ecos aiin llegan hasta Pedro de Valencia mismo

' El estoicismo, ed. cit., I, pig. 208.

' La Stoa, ed. cit., pig. 54.



214 Luis Gémez Canseco

y a su «Discurso sobre el precio del trigo», donde escribe: «Dios y toda razén
quieren que los hombres coman de su trabajo y que éste les basie para
mantenerse y pasar la vida, y que los que no quieren trabajar, que no coman»*2,
«Dios y toda razén», a los argumentos cldsicos se suman los religiosos. Hasta
el Renacimiento la moral del trabajo carecié de un especial prestigio social.
No era para menos con la nobleza como clase social dominante. Esta situacién
se intensificaba en Espafia, donde el trabajo era un desdoro personal. Junto
al siempre repetido asombro de los visitantes extranjeros, nosotros podemos
traer ¢l de Pedro de Valencia:

La causa de que muchos sigan el ocio, demds de la suavidad y facilidad
que emos dicho que combida, es ser onroso quien no debiera (...). Viendo,
pues, el vulgo, que los nobles i principales biven regaladamente i sin trabajo
-habla un burgués-, tomaron por onra el no trabajar. En Espafia la gente
es més inclinada al ocio que en otras provincias, porque demads de la general
inclinacién de todos los ombres al ocio i aborrecer el trabajo, aqui tiene
Ia gente mucho de vanidad y fantasfa més que en otras naciones. Para salir
con ello, unos, los més perdidos y viles, no toman ninguna encubierta; vanse
a mendigar o a jugar, 0 a cagar i otros entretenimientos gustosos. Otros
toman oficios de poco o ningtin trabajo, initiles para las necesidades de
la vida, tratos i grangerias también initiles, que se pueden escusar. Otros,
los mas onrados, cubren el huir del trabajo i seguir el ocio i la fantasia,
con dezir que se quieren mejorar estudiando i pretendiendo aventajarse de
la suerte de sus padres. Muchos se van a Iglesia; hazense clérigos i frailes.s

Humanismo, Renacimiento y Reforma, y toda su revolucién, son movi-
mientos burgueses. La presion ejercida por la clase social naciente .va a
provocar una transformacion que no se reduce a los ciiculos intelectuales, sino
que llega a la vida diaria. Los burgueses impusieron su moral y sus virtudes,
y la tifieron de un fino sentido religioso, que también impregna y trastueca
el trabajo en un bien; y todo en nombre de la santa naturaleza: «La
consagracion del trabajo -escribe Ortega- es uno de los grandes temas nuevos
del Renacimiento, en que coinciden hasta los mayores antagonistas; por
ejemplo, San Ignacio y Lutero. El trabajo ha sido la virtud moderna por

2 «Discurso sobre el precio del trigo», ed. cit., pdg. 698.

** «Discurso contra la ociosidad», ed. cit., pig. 131.

El humanismo después de 1600 215

excelencia, la virtud de la burguesia»™. Es en-los Paises Bajos, catSlicos o
calvinistas, donde podia encontrarse una burguesia plenamente desarrollada.
La continuada relacién politica con Espafia tiene varios resultados culturales,
Primero Luis Vives y m4s tarde Benito Arias Montano importaron a Espaiia
influencias religiosas, sociales o filosoficas. A través del iltimo llega el
estoicismo renovado a Pedro de Valencia y a todo el grupo formado en Sevilla
al amparo del prior de Santiago. Como miembro destacado de este grupo,
Pedro Vélez de Guevara, candnigo de la catedral de Sevilla y destinatario de
los poemas senequistas de otro canénigo, Francisco Pacheco, escribié, como
ya hemos visto, unas Sententiae Selectae ajustadas al estoicismo en el ideario
y en el género mismo, las paradojas. Con este caricter paraddjico, tan grato
a los del Portico, presenta Vélez de Guevara una de sus sentencias, Labor inter
praecipua bona numerandus, ¢l trabajo debe ser contado entre los principales
bienes: «Tristis sine dubio sententia aspera amara inimica naturae, ad
probandum persuadendumque difficilis. Nam quae facilior et tutior er nimis
aliis gravis aut molesta vita est ocio forum?» *, De la opinién comiin nace
el error; nada natural al hombre puede ser un tormento: «Tantoque est in
laborando suavitas, ut fere labor ipse ampla sit merces»*. El placer llega al
hombre del acomodo con su propia naturaleza. La argumentacion de Pedro
Vélez de Guevara, sus referencias al sentido religioso o al trabajo agricola,
incluso la apelacién a Dién Cris6stomo, coinciden con las de Pedro de Pedro
de Valencia, como herederos ambos de un mismo patrimonio espiritual.
En Pedro de Valencia, el favorable juicio del trabajo tiene miltiples
implicaciones. Con la condena del ocio Ilega Ia de los excesos de la cultura
y sus frutos, personales y sociales, Este desaire, bastante literario, es indice
del afan simplificador que empuja a muchos hombres cultos contemporaneos
a despojarse, al menos nominalmente, del peso de una cultura heredada,
sustituyéndola por valores individuales. Desde esa posicion intelectual, Ia
accién de la Providencia divina acompafiando el oficio de hombre se ve

% «Prélogo a Veinte arios de caza mayor, del Conde de Yebes», en Obras completas,
Madrid, Revista de Occidente, 1947, t. IV, pag. 424.

5 Sententiae Selectae, s.l., s.e.,, MDCVII, fol. 22v. «Pensamiento sin duda desagradable,
aspero, amargo, enemigo de la naturaleza, dificil de probar y convencer. Pues ;qué vida més
agradable, segura y excesivamente grave o molesta para otras cosas es la politica que el ocio?».

3 Ibid., fol. 2r. «Y tanta dulzura hay en el trabajo, que casi siempre el trabajo es abundante
paga».



216 Luis Gomez Canseco

matizada por la afirmaci6n previa de la inutilidad de la devocién y el rezo
sin el trabajo, aplicacién prictica de la necesidad teol6gica de las obras:

...l mismo bivir es obrar i hazer algo, que es estar en perpetua accién
el dnima i sus spiritus i facultades naturales, i el que no obra se a de tener
por muerto, i del no trabajar no a de escusar cosa ninguna sino es el no
poder, que es la sola escusa honesta que tienen los mui viejos i los enfermos
i flacos; i el ocioso (como dijo un poeta) es peor que el enfermo, porque
no haze nada como enfermo, i come mds como .sano®

Pedro de Valencia se mantiene dentro de la comin aspiracién burguesa
de conjugar la moral individual con la vida econémica particular y comuni-
taria, haciendo del trabajo un deber que afecta a la naturaleza del hombre vy,
a través suyo, al fortalecimiento de la comunidad en la que vive. Este afdn
recurrente de lo moral hacia lo econémico encontré una fertilisima férmula
en el estoicismo y en sus exigencias de vida moderada y trabajo continuo:
«Es cierto que los utopistas -escribe Maravall-, al afirmar la sujeccion a lo
necesario, se inspiraban més en unos valores éticos que econémicos -aunque
sin duda el peso de éstos condicionaba la presencia de aquéllos»®. Con una
intencién profundamente prictica, algunos de estos burgueses condensaron
tales actitudes en maximas, que al modo del Abstine et sustine de Epicteto,
se transformaron en breviarios morales. Dos de ellas nos van a servir de
ejemplo y compendio. La primera, la que acompariaba los famosos compases
de oro de Cristobal Plantino, alrededor de cuya imprenta surgi6 en buena parte
el movimiento espiritual que nos ocupa: «Labore et constantia». La segunda,
«Industry and frugality», es la filosofia de Benjamin Franklin, afin a este modo
de estoicismo, mds por burgués que por confesién filoséfica. Trabajo,
austeridad, firmeza: Severitas, una gravedad tan pia como interesada, nacida
frente al modo de vida aristocratico®™. El estoicismo se convirtid en un

57 Discurso contra la ociosidad, ed. cit., pig. 126.
8 Utopia y reformismo, ed. cit., pig. 65.

* Ejemplo perfecto de esta nueva moralidad es la respuesta de otro economista del XVI,
Martin de Azpilicueta, a un sobrino que le solicitaba favor con unas rentas. Es el ejemplo vivo
de la burguesia que rechazaba los modos de vida aristocrdticos y aunaba lo piadoso, lo econémico
y lo social: «Mirad, sobrino -escribe-, que el crecimiento de vuestra hazienda nunca procuréys
de bienes eclesidsticos, sino con poco comer, menos bever, y vestiros honestamente, y dar mucho
a pobres. Que si yo dexasse dos mil ducados de renta (que os los podria dexar con facilidad)

El humanismo después de 1600 217

movimiento cultural, social y moralmente burgués. Una filosofia originalmen-
te extremista, durante el Renacimiento fue amasandose hasta convertirse en
una filosofia de tocador, a pesar de haberlo adoptado la burguesia con la
intencién en absoluto moderada de desmantelar el orden anterior. Las
tentativas realizadas desde el Estado de crear y fortalecer una clase intermedia
responden a la accién de unos intelectuales vinculados socialmente a ella y
politicamente al poder real. De modo que en todo este movimiento hay un
ticito ataque a la aristocracia y sus valores y una defensa a ultranza de la
monarquia absoluta, a la que se pretende identificar con el nuevo estamento.
Ganan los de arriba una ansiada paz social y los de abajo una nueva politica
intervencionista en su favor. Podemos entender que la intencién humanitaria
desarrollada por escritores como Pedro de Valencia se debe tanto a un interés
politico, como a unas convicciones éticas, que nacen del cristianismo
entendido como una filosoffa y de un nuevo concepto de humanidad aprendido
en el ideario estoico.

Resulta trivial justificar un cambio en las ideas con circunstancias sociales
concretas, aunque es inevitable. No es initil pues subrayar la problematica
situacién social y econémica como uno de los factores que participa en la
gestacion y el resurgir de un sentido de humanidad del que nosotros somos
herederos: «La cuestion social, ya muy viva al final de la Edad Media, se va
empeorando al compds de la acentuacién de la desigualdad econémica, del
distanciamiento y separacién entre las clases sociales poseedoras y desposei-
das y la situacion cada vez m4s deteriorada de las condiciones de vida y trabajo
de los obreros»®. No se trata de paliar estas exigencias con la mera atencién
a la casuistica. Eso 1o habia hecho ya la escoldstica. Hay una nueva imagen
del hombre y entre sus limites se quiere incluir a los que no lo habian sido
hasta ahora. Con tal premisa la cuestion social cambia de perspectiva. El
intelectual creyente, como cristiano en politica, debe desarrollar un papel
activo que dote a sus creencias de una representacién en el mundo real. La
relacién que José Antonio Maravall hace de Vives es extensible a todo el

nunca Dios quiera que por honra bana me condene yo, y vos en recibir de mi: porque vos y
vuestros hijos y sucesores no harfades otra cosa sino tomar vuestras espadas en cinta, caballos,
comer, bever, bellaquear y putear y todo de hazienda de pobres». Cit. por MARQUEZ
VILLANUEVA, Francisco: Espiritualidad y literatura en el siglo XVI, Madrid/Barcelona,
Alfaguara, 1968, pdg. 133.

% SIERRA BRAVO, R.: Op. cit., I, pég. 19.



218 Luis Gémez Canseco

movimiento que nos ocupa: «Cristianismo primitivo, agustiniano, estoicismo,
se unen en el pensamiento de Vives y dan como resultado una doctrina de
universalismo humanista en la que el legado de la Antigiiedad se pone al
servicio de los hombres nuevos del Renacimiento»'. En efecto, desde el
mundo antiguo la quiebra de la «polis» dejé al hombre huérfano del sentido
de su vida, sustituido al paso por dos fuerzas contrarias, el individualismo y
el cosmopolitismo. Este ultimo se transforma en una actitud individualista y
asi naci6 un nuevo concepto de humanidad, que debemos a cinicos y estoicos.
Mis que significativo es el juicio de EratGstenes, contrario al aristotélico, que
niega la diferencia entre griegos y bérbaros. El individuo, lejos de renunciar
a su componente social, crea, 0 mis exactamente, s¢ reconoce miembro de
otra comunidad, la de los hombres. Nace entonces la idea de la igualdad entre
todos, sea cual fuere su condicién u origen:

...ma ci6 §é irrelevante de fronte al fatto che tutti gli uomini, in quanto
esseri razionali, sono profondamente diversi da qualsiasi animali ed hanno
la medesima struttura fisica e psichica, le medesime attitudini, i medesime
istinti, 1a medesima disposizi one a condurre una vita morale.?

Es éste el fundamento del deber moral al que la naturaleza nos conduce,
la obligacién de comunicar lo iitil con lo bueno en su servicio de nuestros
iguales. Epicteto hace de la responsabilidad para con el préjimo un lugar
esencial en su filosofia; Terencio entre los versos del Heautontimoroumenos
desliza la maxima paradigmatica; Séneca da un paso mas hacia la doctrina
de san Pablo sobre el cuerpo mistico: Membra sumus corpori magni,, El
concepto del deber moral, la sumisién a la naturaleza y la humanidad
reconocida como tal pueden considerarse principio en el nacimiento del
derecho natural y, més tarde, del de gentes. Al igual que el universo fisico,
el social y el moral deben tener sus leyes. El derecho natural se convierte en
arma contra la injusticia humana bajo el lema de obediencia a la naturaleza:

The poor, the sick, the infant, and the famine-stricken are protected.
The slave is treated as an human being; to kill him becomes a crime, to
injure him a misdemeanour; his family and his property are protected by
the tribunals. Slavery in fact is treated as violation of the rights of nature;

& Utopia y reformismo, ed. cit., pag. 370.
¢ POHLENZ, M.: Op. cit., pag. 273.

El humanismo despugs de 1600 219

manumision is in every way encouraged. The time is within sight when
Ulpian will declare that all men, according to natural right, are born free
and equal.®

Esta herencia se siente como irrenunciable para los humanistas y se hace
viva tras su cotejo con la realidad. La conciencia individual obliga a dar una
respuesta al mundo circundante. La de Pedro de Valencia nace de una
reflexién moral préxima al estoicismo. Desde su condicién de sabio y
cristiano, hace una profunda incursién en la 6rbita de lo social. He hablado
antes del general intento de introducir un orden cristiano en el poder. Los reyes
pastores, que escuchan al pueblo como voz de Dios, son el modelo elegido
en Arias Montano. Pero a menudo el monarca necesita de un cauce que facilite
la resonancia del eco. Ese es el papel que se reserva al intelectual. El cambio
social impuso a los humanistas ¢l abandono de la metafisica escoldstica en
favor de lo esencialmente humano. La novedad econdmica terminé arrastran-
do a la moral. Esta conciencia social tiene en Pedro de Valencia una raices
concretas que se remontan en primer plano a Arias Montano y, mds alld, a
Luis Vives y Desiderio Erasmo, todos con un comin origen geografico en
los Paises Bajos, como el centro més avanzado del pensamiento religioso y
social. Con Vives, Pedro de Valencia tiene profundas y visibles coincidencias.
De algiin modo ambos realizan en sus escritos una tarea similar de aplicacion
a unos principios generales formulados con anterioridad por Erasmo o Arias
Montano.

El de Rotterdam ya habia confirmado en su Enquiridién el inexcusable
contenido social de la materia econdmica. Con esa intencién formula los
principios que deben regir la vida econémica del cristiano: la igualdad entre
los hombres, la relatividad de la propiedad privada, la caridad e incluso la
obligacién de una justa tasa para el comercio. En el manual que para uso
practico del cristiano escribe Arias Montano se repiten las mismas normas,
aunque con mayor intensidad y precisién. Traducida por Pedro de Valencia,
puede leerse en el Dictatum Christianum una méxima que condensa su es-
piritu:

I consumidos los bienes, i tesoros de fa Repiblica, se seguira fatigar

al pueblo con nuevas, i graves imposiciones; i assi, el poder, i riquezas de
pocos, hacen pobres a muchos. Quanto ofenda a Dios esta codicia, lo dice

6 ARNOLD, Edward Vemon: Roman Stoicism, Freeport, Books for Libraries Press, 1971,
pag. 403.



220 Luis Gémez Canseco

claramente el Profeta: Ai de los que juntdis una casa a otra, hasta que
lleguen al término del lugar. Por ventura vosotros solos habéis de habitar
la tierra? Por mis orejas (Digan que no oigo el clamor de los oprimidos),
dice el Sefior de los Egércitos: Muchas casas grandes, i hermosas no se
destruyeron, i quedaron sin que aya quien las habite.

Los escritos de Juan Luis Vives y Pedro de Valencia son aplicacién
practica de estos principios generales formulados anteriormente. Ambos se
detienen en temas concretos, con intencién de transformar la sociedad y
dotarla de un verdadero sentido cristiano. En sus textos se descubren dos
modos comunes de interpretar la justicia en el orden de lo social y hasta dos
proyectos casi idénticos de remedio para la pobreza. Fuera de otras reflexiones
repartidas a lo largo de su obra, Vives condensa su pensamiento social en De
subventione pauperum, tratadito dedicado a los burgomaestres y al Senado
de Brujas, en el que estimula a paliar las necesidades de los mas pobres desde
el mismo gobiemo de la ciudad. Del socorro de los pobres esta dividido en
dos libros, de los cuales el primero procura, desde el plano individual, un
sostén teoldgico y moral al segundo, en el que ofrece a la repiiblica un plan
completo para solventar la miseria. El programa pasa por la recogida y
filiacion de los indigentes, la obligacién del trabajo para todos -hasta
impedidos y lisiados-, la atencién especial a los nifios o los modos de
recaudacién de fondos para su puesta en marcha. No se puede encontrar en
Pedro de Valencia un texto tan perfectamente compuesto. Sus proposiciones
estan diseminadas entre sus tratados econdmicos y sociales, si no con tanto
orden, con igual intensidad y urgencia. Al final del «Discurso contra
ociosidad», Pedro de Valencia va a imponer ¢l trabajo como obligacién a todos
los habitantes de su reformada repiblica, sin que queden a salvo viejos,
tullidos o mujeres:

De los pobres y mendigos se a dicho i escrito mucho; bastaria si se
guardasen las leyes que ai acerca dellos (...). También advierto que las
demandas de ermitas i cofradias i otros petitorios de limosna no se den a
ombres sanos i sin lesién, sino a los que licitamente pudieran mendigar.
De pregoneros pueden servir los mancos i lisiados, i de porteros también

& Dictatum Christianum, ed. cit., pag. 235.

El humanismo después de 1600 221

los lisiados o viejos; de los ciegos dias a que se hablé que pueden follar,
sacar agua de los pogos, i traer tornos de seda.®

Con mas detenimiento y contundencia habia escrito antes Juan Luis Vives:

Ni aiin se ha de consentir que los ciegos estén o anden ociosos: son
muchas las faenas en que pueden ejercitarse (...); hagan otros andar tornos
o ruedecillas, ayuden otros en los lagares a mover prensas; hinchen otros
los fuelles en las oficinas de los herreros. Sabemos que los ciegos hacen
cajitas, cestillas, canastillos y jaulas; las ciegas hilan y devanan (...). La
pereza y la holgazaneria, y no el defecto fisico, es lo que les hace decir
que no pueden hacer nada. A los enfermos y a los viejos sefidlenseles
trabajos livianos, segin su edad y el estado de su salud les consienta.
Ninguno hay tan invilido a quien les faiten las fuerzas en absoluto para
hacer algo. Asf se conseguird que, ocupados y dados al trabajo intensa-
mente, se le cohiban los malos pensamientos y afectos del alma desor-
denados, hijos de la ociosidad.5¢

El paralelo diverge en la intencién, pues si bien ambos autores procuran
una reforma cristiana de la sociedad, en Pedro de Valencia el Estado es
subsidiario 1ltimo de dicha reforma. No olvida Pedro de Valencia a las
mujeres y, al igual que Plat6n en el libro V de su Repiblica, las iguala al
hombre en capacidades, trabajo y en capacidades morales e intelectuales:

Entre estas artes iitiles se ha de hacer divisién por sexo, i dar algunas
dellas a solas las mujeres, i prohibirlas del todo a los ombres (...). Es
grandisimo provecho para muchos fines mui importantes, que las mugeres
estén ocupadas i se egerciten i trabajen. Platén prueba muy bien que las
mugeres son de la misma naturaleza de los varones, i para ningiin officio,
ni egercicio, ni estudio son inhabiles, ni se diferencian de los hombres mas
que segin mds o menos la naturaleza lo muestra en los demas animales,
que para lo mismo que sirve el caballo y el buei, sirve la yegua y la vaca.”

Preocupado por el progreso de su sociedad y por su regeneracién, afirma
que de mujeres débiles y ociosas s6lo nacen hijos enfermos y afeminados, por
lo que les conmina a la santa obligacién del trabajo: «Si quieren ser enfermas

% «Discurso contra ociosidad», ed. cit., pags. 136-137.

# «Del socorro de los pobres», en Obras completas, ed. cit. I, pags. 1395-1396. Esta obra
de Vives se encontraba entre los libros de Arias Montano que pasaron por donacién a Pedro de
Valencia.

7 «Discurso contra ociosidad», ed. cit., pag. 137.



222 Luis Gémez Canseco

i inutiles i estériles, a trueco de ser muj pintaditas, i damas como buiiecas,
i parir hijos que o no son para bivir i se mueren luego, o sean enfermos i
afeminados, i los maridos las quieren mds, asi para mirarlas como a juguetes
0 joyas i s6lo para deleite, sin consideracién de la generaci6n, mui lejos van
de todo pensamiento prudente y christiano»®, Hay mucho de la intransigencia
de la Repiblica platénica en todo el programa reformador de Pedro de
Valencia, que, aunque vuelto al interés de los més necesitados, reclama de
ellos la renuncia casi absoluta a la libertad individual y el sometimiento a la
gufa del Estado, en lo moral, lo econdmico y hasta en el sintomético
inmovilismo social. Sin duda Juan Luis Vives es un espiritu notablemente mas
abierto y progresista. Ambos coinciden en la necesidad de una beneficencia
piiblica, con especial atencién a los nifios. En todo ello se revela un nuevo
modo de entender la humanidad, ampliada en la filosofia estoica con esclavos,
mujeres y nifios, y retomada ahora con un espiritu cristiano. El mismo espiritu
que hace reconocer a Erasmo, Tomas Moro, a Juan Luis Vives y a fray Luis
de Leodn, en sus respectivas obras, un papel activo y digno para la mujer en
elhmhatrimonio y la sociedad, frente a la misoginia heredada de la cultura
cristiana medieval,

Tanto Vives como Pedro de Valencia se dan cuenta de que en el mundo
moderno la caridad individual no es suficiente. La evolucién medieval y el
capitalismo prematuro les demuestran que sélo desde el Estado puede
desqrrollarse una labor social efectiva; por ello uno se dirige al Senado de
Brujas y otro directamente al Rey o0 a sus confesores. Pedro de Valencia
reacciona valientemente cuando conoce I propuesta de eliminar la limosna
oficial, como arreglo para Ia escasez de las arcas reales. En el «Borrador Carta
al Rey sobre su intento de quitar 1a limosna de los presupuestos reales» hace
un recorrido a través del deber cristiano de 1a caridad -mayor para los reyes,
«en supremo grado obligados a seguir i imitar al Padre caelestial en hazer bien
1 socorrer a todos los hombres i en primer lugar a los més necesitados»- y
de los casos antiguos, cifrados en Ia maxima «Numquam cesemus mortalis
benefacere». El ejemplo de la beneficencia publica griega debe forzar a que
los cristianos gobiernes como tales, sabedores de que Cristo fue pobre y de
que «los pobres son los que nos dan entrada i lugar en el palacio del Rei

¢ Ibid., pags. 138-139,

El humanismo después de 1600 223

Supremo»®. La censura es también una llamada a la moderacién individual
entre los poderosos, al recurrente ajustarse a las necesidades de la naturaleza:

Es de considerar” muchisimo también la condenacién del rico del
evangelio, que no se le opponen otros pecados mas de que se tratava con
mucha largueza y pompa asi en el vestido i comida, i no se dolfa de los
miserabilissimos para darles ni aun los pedagos de pan que sobravan.

Conviene pues a todos los que vivimos en Corte més que a otros el usar
de mucha misericordia.”

Entre el halago cortesano y la amenaza ultraterrena, concluye Pedro de
Valencia intentando salvar ese modo de beneficencia estatal: «Quien le quitare
o moderare a V.M. la limosna, primero le ha de quitar el hazer mercedes de
interés a los no pobres»”'. Pero el objetivo ltimo no es una caridad organi-
zada, sino la transformacién de la sociedad en verdaderamente justa, desde
los individuos y desde el Estado, que a la vez debe ser arbitro y participe de
esa justicia. No se aspira a la limosna gratuita, sino al razonable reparto de
los bienes econdémicos, Pedro de Valencia mantiene la misma contundencia
que habifa usado Juan Luis Vives al hablar de este tema:

El manjar de los ricos -dice Salomén- es la sustancia de los pobres.
Eso fue siemipre asi, pero ahora , en nuestros dias, inventése una tal manera
de negociary manipular, que los ricos aumentan su riqueza indefinidamente
y todas se concentran en unas pocas manos(...).Los pobres, en concepto de
los ricos, ya no son hombres, sino que estdn considerados como bueyes,
y pluguiese al cielo que por tales les tuvieran. Al asno y al buey, al mediodia
y ala tarde, asf que descansan de su tarea, sed les da el yero; mas al pobre,
después de un trabajo seguido'y agotador, se le quita la comida y se le obliga
a ély a su mujer y a su familia, a que muera de hambre. ;Quién jam4s
oy6 esa monstruosidad de imponer a la fuerza el hambre y €l trabajo?
Cristianos ;dénde esta vuestro Cristo? ;Dénde la caridad que profesais?™

% «Borrador Carta al Rey sobre su intento de quitar la limosna de los presupuestos realess,
BNM, Ms. 13348, fol. 18r.

™ Ipid., fol. 17v.
" Ibid., fol. 18v.

2+ «Sacro diumo sobre el sudor de sangre de N.S. Jesucristo», en Obras completas, ed.
cit., I, pag. 419.



224 Luis Gomez Canseco

La demanda de mesura en las cargas y gavelas va generalmente acompa-
fiada de una invitacion a la frugalidad y moderaci6n individual y publica, pues
s6lo puede conseguirse la reforma general del Estado con la accién particular
de cada uno de sus miembros. De este. modo, la transformacién de los hdbitos
de las clases poderosas procura el acceso de las clases populares a la
propiedad. Este debe realizarse, segin Pedro de Valencia, a través de los
censos enfitedticos, la institucion santificada por su origen divino y que habia
propuesto como solucién a la desigualdad en el reparto de la tierra y a su
abandono. El objetivo iltimo que persigue no es otro que la paz del reino.
Quevedo, en su Politica de Dios, repite 1a propuesta como un aviso para salvar
el orden antiguo ante las nuevas inquietudes sociales:

Sefior, de todos los caudales que componen la riqueza de los Principes,
sélo el de los vasallos es mananlial y perpetuo: quien los acaba, antes agota

en rematada pobreza, es carga, es peligro, es amenaza. Porque la multitud
hambrienta, ni sabe temer, ni tiene qué: y aquél que los quita quanto
adqumeron de oro, y plata, y hazienda, los dexa la voz para el grito, los
ojos para el llanto, el pufial, y las armas.”

La defensa de los estratos inferiores de la sociedad se convierte en un
tépico de la literatura econdmica de la época durea, al que no se sustrae Pedro
de Valencia, que habia sufrido por si mismo la estrechez y la pobreza. A la
intencion cristiana del humanismo se suma aqui el interés social y politico,
no exento de una nueva conciencia de respeto y consideracién hacia el pobre,
que se complementa con el ataque a la aristocracia como explotadora y
causante real de la decadencia del reino. El Estado debe hacerse participe de
esta desconfianza y tomar el partido del pueblo, si no quiere verse victima
del castigo divino encarnado en la revuelta de los stibditos. No es otra la
advertencia que desde 1603 repiti6 insistentemente Pedro de Valencia en sus
cartas a fray Gaspar de Cérdoba y a fray Diego de Mardones, para que
intercedieran ante el rey en sus decisiones sobre los tributos de la harina, el
trigo, el vino. o el aceite, la tasa del pan o el aumento de los impuestos.

Lo que més arriba definimos como racionalismo aplicado a los problemas
concretos de sus contempordneos caracteriza determinantemente el proyecto
de Pedro de Valencia para transformar el reino. Como una suerte de método

8 Politica de Dios, Govierno de Christo, Madrid, Castalia, 1966, pag. 209.

El humanismo después de 1600 225

0 cOomo una nueva actitud, la razén orienta al hombre hacia lo mundano en
tanto que su dominio natural. La naturaleza adquiere su sentido en relacion
al hombre, su canon transformador. Lo razonable, en un sentido general, va
a'ser guia de conducta individual y piiblica. El primer indicio del nuevo talante
puede ser la repetida diatriba contra los arbitristas como abanderados de la
sin razén. No ¢n vano casi todos sus trataditos y correspondencia econémica
se cierran o se abren con una referencia a tales consejeros espontaneos:

En materia de arbitrios me huelgo muchisimo de ver a VPR -escribe
a fray Diego de Mardones- tan temeroso y recatado. Dios de a VPR
discreccién y fortaleza para resistir a los arvitristas. Ellos son los que nos
han destruido'y nos quieren acabar. Lisongeros interesados que se engaiian,
y engafian a los Reyes con la ganancia presente sin consideracién del dafio
venidero y muy cercano.™

Sin embargo, é1 mismo se presenta como arbitrista cuando lo considera
imprescindible. Asi, en otra carta a Mardones y tras haber iniciado el tGpico
antiarbitrista bajo la calificacién de «veneno lisonjero y engafioso», confiesa:
«Pero bien sé y concedo que hay ocasiones en que conviene y es forzoso usar
de arbitrios como de remedios presentantes y vehementes, quales son los
narcéticos para remitir un dolor intolerable y dar lugar al consejo»™. Pero,
entre todas sus recomendaciones, el gran arbitrio que Pedro de Valencia
propone es €l de la politica dirigida, la intervencién del Estado. A su modo,
Pedro de Valencia es un precursor del despotismo ilustrado, el fruto politico
del racionalismo del Seiscientos. Por su formacién aiin no puede renunciar
a la confesionalidad y pide un gobierno cristiano, como antes 1o hiciera Arias
Montano. Pero tras el intento de aplicar la caridad cristiana a 1a administracién
publica, aparece una idea latente, aunque visible: Pedro de Valencia, en su
concepcion absoluta y antidemocratica del poder, recomienda la opcién de un
pacto social tdcito arbitrado por el rey mismo, como siglo y medio después
hicieron los monarcas ilustrados.

La propuesta de Pedro de Valencia, su programa de Estado bajo la presién
de lo religioso y su antimonetarismo le caracterizan como un hombre del

™ «Carta a fray Diego de Mardones sobre la generalidad e igualdad en el repartimiento
de las cargas publicas», BNM, Ms. 11160, fol. 18v.

% «Carta a fray Diego Mardones haciéndole ver los inconvenientes de la subida de la
moneda de plata», BNM, Ms. 11160, fol. 22r.



226 Luis Gémez Canseco

antiguo régimen. A pesar de ello, en su particular obsesién por la agricultura
viene a coincidir con la mayoria de los intentos reformadores que se
desarrollan en Espaiia desde el mismo siglo XVII hasta bien entrado el XX.
Lépez de Deza o Bermiidez de la Pedraza, Jovellanos en el XVIII por encargo
de la Sociedad Econémica madrilefia, Joaquin Costa y los regeneracionistas
en el XIX, y los diferentes movimientos agrarios de diferente signo politico
que en buena parte conducen a la Guerra Civil y a su desenlace, todos
convienen en dar solucién al problema de la agricultura desde los modos de
produccién y propiedad. La actitud de Pedro de Valencia es sélo una
manifestacién de la mds general y contradictoria actitud de su siglo. Embar-
gados por la inexcusabilidad de un cambio radical, estos reformadores vuelven
sus ojos al Estado como el dnico cauce para llevar a término sus reformas.
Tras ello no se esconde sino la discordia con la propia esencia de la critica
activa del nuevo humanismo; una contradiccién que lo caracteriza y con-
diciona: ’

La antigua creencia de que el saber acerca al poder -afirma Maravall-
estd en abierta crisis desde la segunda mitad del siglo X VII. En primer lugar,
porque las ideas sobre el poder que empiezan a circular entre ciertos giupos
son muy poco favorables a la manera tradicional de considerarlo (...). Pero
ademds, y esto quizds es mas importante, porque cambia rapidamente la
idea del saber, madurando la simiente que dentro de s{ llevaba, segin la
cual su objeto es revisar y criticar las cosas, para poner a la luz sus defectos

e insuficiencias y someterlas, no a un orden tradicional que ha perdido su
fuerza, sino a un sistema racional, intelectualmente dilucidado.”

Sin embargo todo el primer racionalismo va a buscar en el Estado la
solucién a los problemas de una sociedad recién emancipada de la Iglesia y
de un individuo moralmente desorientado. También lo hace Pedro de Valen-
cia, que participa de esa forma primigenia de racionalismo que es el
escepticismo. Esta filosofia s¢ aviene aqui con «la cinica renuncia a tener
razon» que, segiin Ortega, abre y define todas las épocas de crisis. Aun siendo
la dnica salida airosa para el creyente, esa renuncia implica la de la misma
capacidad intelectiva del hombre, El fenémeno se reprodujo en el mundo
antiguo tanto en las escuelas filoséficas griegas, como en los cendculos de
Roma. Entre cristianos, Tomas de Kempis vuelve a las andadas para adver-

8 La oposicién politica bajo los Austrias, ed. cit., pags. 44-45.

El humanismo después de 1600 227

tirnos de c6mo «muchos perdieron la devocién queriendo escudrifiar las cosas
sublimes» y c6mo Dios se descubre a los «simples», a los tontos”. Después
de esto la renuncia se hace imposible, aunque lo vuelvan a intentar Erasmo
y los erasmistas; y hasta Pedro de Valencia, que acude al socorrido texto de
la primera epistola a los corintios de san Pablo: «Nadie se engafie; si alguno
entre vosotros cree que es sabio segtn este siglo, hagase necio para llegar a
ser sabio». Nadie se engafié. Aun habiendo intentado renunciar a la sabiduria
del siglo, el de la Edad Moderna no fue un siglo cualquiera y 1a razén se habia
impuesto como el inico modo propio del hombre. Asistimos a un constante
ir y venir de una razén confiada a una razén desconfiada, con el propdsito
de ajustar o desajustar definitivamente los lazos entre la razén y la fe. Esta
vio menguar sus elementos teoldgicos en favor de un simple creer y se avino
a ser moral. Por su parte, la razén, instalada en el centro de la accién humana,
sigue el camino de la duda hasta desmontar todos los 6rdenes establecidos.
Cuando esa raz6n desconfiada quiso reconstruir una imagen nueva del mundo
precedente, fue ya imposible. No hay mejor ejemplo que el de Descartes,
obligado por su método a destruir a Dios e incapaz luego de restituirle al
mundo de un modo «razonable». Similar situacién es la de Pedro de Valencia,
que se propone defender un orden politico y social histéricamente agonizante
con las mismas armas que se utilizaron para desmantelarlo. Quebrado el orden -
teoldgico y su sostén filoséfico, la razén 16gica, segiin Ortega, es sustituida
por dos nuevos instrumentos:

El fracaso de la razén 16gica se debe a la agudeza misma del hombre,
que con su andlisis la ha disuelto. Queda éste, pues, con una extrafia
confianza en si mismo que no puede justificar. Se encuentra perdido, pero
al mismo tiempo con una profunda esperanza y una nueva ilusién por la
vida, por esta vida (...). Ahora el hombre desespera de la Iglesia (...), se
desprende de Dios y se queda solo con las cosas. Pero tiene fe en sf;
presiente que en su interior va a encontrar un nuevo instrumento para
resolver su lucha con el contormno, una nueva razén, una nueva ciencia -
la nuova scienza de Galileo (...). La naturaleza va a rendirse a la razén
fisico- matemdtica, que es una razon técnica. Por otra parte, hacia esa fecha

" Imitacién de Cristo, Madrid, Satumino Calleja, 1899, pags. 542-544.




228 Luis Gémez Canseco

Fernando e Isabel crean el primer Estado europeo e inventan la razén de
Estado. Esas dos razones son el hombre modemo.™

Ambas, como hemos visto, fueron los instrumentos de trabajo de Pedro
de Valencia.

% «En tomo a Galileo», en Obras .completas, ed. cit., pigs. 133-134.

EL ESTADO Y EL. HOMBRE EN PEDRO DE VALENCIA

1. El individuo como sujeto de la reforma politica.

En el capitulo anterior nos hemos referido a las implicaciones politicas del
pensamiento social y econémico de Pedro de Valencia. Ahora vamos a
concentrar nuestra atencién en tres cuestiones: su apelacion a la individualidad
como modo de reforma politica y sus actitudes ante el imperio espariol y el
problema de los moriscos. Fuera de su propia 6rbita religiosa, la reflexin
cristiana se dirige al gobierno y su ejercicio. Herejes y ortodoxos, tan pios
unos como otros, repitieron incansablemente que el tinico paradigma digno
para un principe que se llame cristiano es la politica y el gobierno de Cristo.
No iba a ser menos Pedro de Valencia. Pero el encuentro entre el cristianismo
y la nuevas circunstancias de la politica europea provocé un conflicto que la
escoldstica no habia llegado a resolver. El humanismo intent6 hacerlo con un
modo tedrico de gobierno que mantiene el origen divino del poder, pero que
actda con independencia de éste. Asi se creaba una obligacién hacia los
sibditos hasta ahora desconocida. Asi lo define Pedro de Valencia en su
«Discurso para el duque de Feria cuando fue nombrado Virrey de Sicilia»:

Los Reyes i Principes mas soberanos de la tierra debajo del imperio
de Dios govieman haziendo sus vezes no como dueiios, sino como pastores
menores puestos por el tinico duefio i sefior que ama a los hombres i que
a de tomar cuenta del dafio o pérdida del menor cordero del rebario.!

No deja de ser significativa la insistencia en la identificacién del rey como
pastor, no sélo por su abolengo biblico, sino por la idea implicita de que reinar
es un oficio, una obligacién adquirida por el monarca con los hombres que
Dios ha puesto bajo su tutela. Asi lo pensaron Vives, Fox Morcillo,
Rivadeneyra, Castillo de Bobadilla o el propio Quevedo en la Politica de Dios.
El dmbito de lo pastoril era una referencia propia del humanismo, que en su

' BNM, Ms. 5585, fol. 163r.



230 Luis Goémez Canseco

dimension literaria habia hecho de los pastores el modelo de una vida deseada.
Fray Cipriano de Huerga, maestro de Arias Montano én Alcal4, aiina los
elementos religiosos, politicos y literarios del tema en su «Sermén del dia en
que se levantaron los pendones por el rey Philipe nuestro sefior»: «Siempre
se avia de preguntar a los que estdn puestos en este lugar tan alto lo que suenan
aquellos versos castellanos: ‘Dime pastorcico que guardas ganado jeres
enamorado?” Porque el pastor que no ama a su ganado, poco vale»?. Vives,
Huerga y sus discipulos y Pedro de Valencia participaron del ideal politico
del humanismo cristiano. Como sefiala Bataillon, la Christianitas forjada en
la Edad Media se opone al Estado moderno que Maguiavelo contribuyd a
definir; en medio de ambas se sitida el modelo de Erasmo, la Humanitas®. El
principe, fruto politico de la Italia renacentista, se convirti6 en piedra de toque
del humanismo cristiano y de la nueva escoldstica. Esta reaccién frente al
modelo que iba a triunfar a la postre no era producto de una ceguera histérica,
pues tampoco el humanismo carecié de una conciencia politica moderna y
realista. Su causa hay que buscarla en el optimismo individualista y en la
confianza en las posibilidades de la razén y la bondad humana. La bisqueda
de 1a dimensién individual que habia desarrollado en el Renacimiento, cede
paso con la Contrarreforma a la reinstauracion del hombre en el &mbito de
lo colectivo. Pero no se trata ya de la Cristiandad medieval, desintegrada por
las reformas religiosas, sino de una masa social a la que hay que someter y
dirigir. El siglo del Barroco prescindi6 del paradigma cristiano y secularizé
la politica hasta convertirla en una ciencia practica, en una técnica. Incluso
el tacitismo que aparece en algunos humanistas tardios, como Justo Lipsio,
habia de convertirse en poco més que un maquiavelismo encubierto, en una
forma mas de empirismo politico’. E1 pensamiento barroco se va a caracterizar
por una profunda desconfianza en el hombre, que marcé la ruptura definitiva
del humanismo cristiano y de su aportacién a la teorfa politica.

? BATAILLON, Marcel: «Charles Quint Bon Pasteur selon fray Cipriano de Huerga», en
Bulletin Hispanique, 1, 1948, pig. 403.

* Cfr. Erasmo y el erasmismo, Barcelona, Critica, 1977, pag. 49.

¢ Sobre este proceso de secularizacién en el tacitismo, vid. MURILLO FERROL, Francisco:
Saavedra Fajardo y la politica del Barroco, Madrid, Instituto de Estudios Politicos, 1957, pags.
93-96, 122-125 y 130-131. Incluso hubo quien llegé a atribuir a Arias Montano unos Aforismos
sacados de la historia de Publio Cornelio Tdcito, que encubrfan el mds puro maquiavelismo.

El humanismo después de 1600 : 231

En Pedro de Valencia atn se mantiene la confianza en el individuo y en
su capacidad para reformar el reino, pero, por decirlo de algiin modo, habia
empezado a desconfiar. Eso hace que el modelo de Estado que propone tenga
una mayor participacién en la vida privada, aunque manteniendo siempre la
inspiracion religiosa y la independencia del hombre y su razén. De hecho, su
tratado politico més amplio, «Discurso sobre materias del Consejo de Estado»,
se convierte en una reflexion sobre la moral, el comportamiento individual
y sus consecuencias para la vida comunitaria. Su propésito era, segin dice,
«tratar del consejo y arte de vivir humana que les convendrd seguir a los
hombres para su conserbacién y bien, en particular y en piiblico»®, Para cuando
Pedro de Valencia escribe sus tratados econémicos, €l reducto individual se
habia convertido en refugio ante la situacién externa. La vuelta hacia el
interior que, frente al europeismo de su padre, significa el reinado de Felipe
11, se intensifica con la decadencia politica, se hace personal y, a la postre,
se convierte en lo que hoy conocemos como «el problema de Espafia». El
anhelo de una reforma politica en el reino se corresponde al de una reforma
interior del hombre. Una de las imdgenes mds perfectas del rechazo de lo
contemporaneo por parte del ltimo humanismo es el discurso de la Edad de
Oro que don Quijote pronuncia ante los cabreros. No se trata s6lo de un tépico
literario de abolengo virgiliano, sino de un conflicto profundamente sentido
entre el ideal de la utopia renacentista y la realidad estrictamente contempo-
rinea, la del reinado de Felipe III. Si hemos de seguir a don Quijote, 1o que
caracteriza estos detestables siglos es la falta de concordia publica y privada
y el reinado del fraude y el engafio. El propio Cervantes tuvo la ocasién de
fingir su pequefia utopia con los consejos de don Quijote y las acciones de
Sancho en la fnsula de Barataria, en la que los ministros no roban, la justicia
se imparte con equidad, se tasa el precio de las mercancias, se procura la
abundancia de mantenimientos -«que no hay cosa que fatigue mds el corazén
de los pobres que la hambre y la carestia»- y hasta se crea un alguacil de
pobres, «no para que los persiguiese, sino para que los examinase si lo eran»®,

Para Pedro de Valencia la bisqueda del ideal politico pasa por el individuo.
No es la comunidad como tal, sino sus miembros, los que alteran o mantienen
el orden y la prosperidad. La misién del Estado es facilitar la reforma interior

5 BNM, Ms. 11160, fol. 30r.
¢ Don Quijote de la Mancha, Madrid, Alhambra, 1983, II, pigs. 437 y 441-442.



232 Luis Gémez Canseco

de la que ha de seguirse la piiblica y general. El primer camino a seguir es
el ejemplo del principe a los sibditos. Asf lo habia entendido Luis Vives, que
hizo del principe cristiano poco menos que un sabio estoico: «La grandeza
auténtica del principe consiste en juzgar de las cosas mejor que el vulgo, en
que se gobierne bien a sf mismo quien tiene a tantos miles bajo su gobierno
{Qué ofra cosa es €l verdadero principe sino un sabio con autoridad piiblica?»’.
El principe como individuo representa la paz y concordia interior, preservando
la dimensién personal del ser humano entre la masa que conforma una
reptiblica. Para Pedro de Valencia, el origen de todos los errores politicos estd
en los individuos que viven con discrepancia interior. Por su causa, asigna
al Estado un papel regulador y vigilante para ordenar la vida de los sdbditos,
proteger y favorecer a los buenos y reprimir las acciones de los que perturban
la paz. De algiin modo era éste ¢l ideal politico de una burguesia que pedia
igualdad y proteccion a sus gobernantes, pero que no parecia dispuesta a
renunciar al individualismo en que se basaba la clave de su desarrollo. El
antecedente directo de su pensamiento es de nuevo Vives. Segiin él, el modo
de ser libres y de aumentar la repiiblica es adaptar la raz6n individual a las
leyes generales y convertirse de ciudadanos en sabios. El papel del Estado
ha de ser mantener ese orden creado por los miembros de la comunidad:

Vives -escribe José Antonio Maravall-, en un sentido muy ligado al
desarrollo de la individualidad en la cultura espafiola del siglo X VI, acerté
al mismo tiempo a dar expresién a las necesidades y a los ideales
econémico-sociales que en la burguesia de las ciudades flamencas se
manifestaban. En éste aspecto, Vives es un testimonio de cémo se puede
vivir y fecundar reciprocamente, de una parte, el sentimiento de interioridad
estoico-agustiniano, y de otra, el anhelo de intimidad de la burguesia que
ha construido el mundo modemo.?

El cambio histérico producido en los afios que separan a Vives de Pedro
de Valencia marcan ¢l comienzo y el fin del humanismo cristiano, de ahi la
transformacion del ideario politico, sobre todo en lo referente al papel del
Estado. La Humanitas erasmista, sin perder sus raices personalistas, se acerca
cada vez m4s al Estado moderno. En su «Discurso para el duque de Feria
cuando fue nombrado Virrey de Sicilia» y hablando por boca del nuevo virrey,

7 VIVES, Juan Luis: «De concordia et discordia in humano genere», en Obras completas,
Madrid, Aguilar, 1948, 11, pag. 229.

® Utopia y reformismo en la Espafia de los Austrias, Madrid, Siglo XXI, 1982, pag. 370.

El humanismo después de 1600 233

Pedro de Valencia tuvo ocasién de hacer un breve, aunque definido esbozo
del perfecto gobierno. Segiin éste, el oficio de reyes no es otro que el de
«Padres de las republicas, que éste es el que no solamente encarga el cuidado,
comodidades i provecho de los vasallos, sino la estimacién i el amor como
de racionales i de propios i iguales como hijos»®. Como gobernante, don
Lorenzo Sudrez de Figueroa promete ponerse a si mismo como paradigma y
no abusar del poder, ni servirse de €l en su propio beneficio, escuchar a los
que buscan justicia sin atender a su posicion y riquezas, hacer que él mismo,

-sus criados, familia y ministros vivan sin avaricia, ostentacién ni dafio a

persona alguna y, en fin, propone como principal intencién de su mandato
«el piblico bien i paz y tranquilidad de la repiiblica, sin cuidar de
acrecentamiento ni interés propio, sino es el que se yo que se me sigue
grandisimo con Dios, i con el Rei, i con el mundo de aver hecho el dever»!,
Pedro de Valencia atin mantiene un ideal providencialista y amaneza con la
intervencion de Dios, directamente o a través del pueblo oprimido, para
castigar el mal regimiento del reino. Por el contrario, toda la prosperidad
depende de los gobernados, a los cuales el perfecto Estado debe ayudar moral
y materialmente, pues todo el arte del gobierno consiste «en multiplicar los
stibditos i hazerlos mejores i mas ricos, esto es, en hazer felizes a los reinos
i repuiblicas»''. En las promesas formuladas por el virrey condensa Pedro de
Valencia las acciones politicas necesarias para la reforma de los reinos:

Procuraré quanto en mi fuere que ningtin particular que biva sin offensa
de la repiblica, le cause dafio o disgusto mi goviemo, que gozen de paz
entre s i con los estrafios, que los lugares i cindades se pueblen i mejoren,
i se descarguen de deudas i no las contraigan de nuevo, que no aya vandos
ni parcialidades ni pueda ninguno mis que la justicia i brago piiblico i real,
que en cada comunidad prevalezcan i goviemen los mejores i mds sabios
i bien queridos, que no aya salteamientos en los campos ni robos i muertes
ni violencias en las ciudades, que los tributos i cargas piblicas se repartan
con igualdad, sin agravio del pueblo i de los que pueden poco. A los quales
desear€ ser favorable, quanto baste para que no padezcan oppresién de los
poderosos.’?

> BNM, Ms. 5585, fol. 163v.
 Ibid., fol. 163v.
1 Ibid., fol. 163r.
2 Ibid,, fol. 163v.



234 Luis Gémez Canseco

Hasta aqui la accién propuesta no se desvia esencialmente de la de Vives,
pero la desconfianza que caracteriza la evolucion de los ideales humanistas
hacia los de la Contrarreforma va a provocar la directa participacién del Estado
en la vida de los ciudadanos para hacer de su poder coercitivo instrumento
del orden, por encima incluso de la individualidad. De todos modos, Pedro
de Valencia, fiel a las guias del humanismo cristiano, nunca termina por
someter la radical individualidad del ciudadano virtuoso, que vive en concor-
dia consigo mismo, al poder absoluto del Estado moderno:

En piiblica venganca de los enemigos de la paz de la comunidad deve
exercitar su valor el ministro piblico i no en quejasni oidos particulares,
porque disimular con los malos es faltar i destruir a los buenos que biven
quietos i desarmados en confianza del brago de la justicia i de la vigilancia
i defensa de los superiores, los quales deven poner todo cuidado i fuerga
para que los naturales i estrangeros habiten i caminen sin temor de padeger
injurias ni dafios en sus personas ni haziendas.”

2. Los moriscos.

La cuestién morisca propicié que Pedro de Valencia solicitara la interven-
ci6n directa del Estado para solventar las discordias de los stibditos. Como
cristianos recientemente bautizados y mal convertidos, los moriscos represen-
taban en lo religioso y en lo personal un ejemplo de actitud individual que
perturbaba el orden general del reino y que afectaba a la vida piblica. Aiin
asi no acudi6 Pedro de Valencia a la razén de Estado, sino que se gui6 por
los principios del humanismo. De cualquier modo, su propuestas cayeron en
saco roto y en 1609 el Consejo de Estado firmé el decreto definitivo de
expulsion, escuchando las voces mds ruidosas de los fandticos y exaltados.
Entre las muchas consultas realizadas por el Consejo de Estado antes de
sentenciar la cuestién se encontraba un «Tratado a cerca de los moriscos de

13 1bid., fol. 164r-v.

El humanismo después de 1600 235

Espafia», que Pedro de Valencia escribi6 en 1606 a peticion del fray Diego
de Mardones'. Su actitud se presenta a favor de la asimilacion cultural de
los moriscos, en linea con la politica seguida durante los reinados de Carlos
I y Felipe II'*, A pesar de esta tendencia humanistica y la confianza en la
posibilidad racional de la integracién, toda la primera parte del discurso es
una perfecta muestra de 1a desconfianza barroca hacia el hombre, en este caso
hacia el morisco. El cronista real repasa todos los problemas surgidos en torno
a la minoria y concluye en que su presencia es un peligro para Esparia. Llega
incluso a decir, en contra de su providencialismo, que es suficiente tener
confianza en Dios, pero que ni los individuos ni el reino pueden abandonarse
en el cuidado y la vigilancia. El mayor peligro lo representa la posible alianza
con el enemigo turco, que asolaba el Mediterrdneo y podia preparar no ya las
comunes incursiones costeras, sino toda una invasién. No era Pedro de
Valencia el tinico que pensaba asi, esta idea fue una de las mas extendidas
con respecto a los moriscos durante todo el siglo XVI'S, Para el cronista, el
aspecto mas real del peligro residia en que los moriscos vivian juntos,
ocupando pueblos enteros y en regiones préximas al Mediterraneo.

La primera causa que Pedro de Valencia observa en las discordias
interiores y piiblicas con la minoria es la diversidad de religién, costumbres,
usos, ropa y lenguaje. Y aunque a la posire va a recomendar la conversidn,
recuerda que la tolerancia religiosa, aun sélo por razén de Estado, no es
inconveniente a la paz de las repiblicas. Para demostrarlo, trae el ejemplo de
los romanos, que tuvieron en su imperio «muchas naciones de diferentes
professiones de religion, y todas las toleraban como no siguiessen opiniones
que impidieran la paz piblica»'’. Con la conciencia de que de la diferencia
nace la enemistad, procura limar paulatinamente esas distancias. Asi lo

4 Ta dnica copia conservada (Biblioteca Nacional de Madrid, Ms. 8888) estd fechada en
Avila el 5 de diciembre de 1613, aunque la carta de envio que acompaiia al tratado se firmé el
25 de enero de 1606. Sin duda la fecha correcta es la segunda: el discurso es una andlisis de
las propuestas hechas hasta ahora y, para 1613, fray Diego de Mardones ya habia sido destituido
por ¢l duque de Lerma.

15 Cfr. REGLA CAMPISTOL, Juan: Estudios sobre los moriscos, Barcelona, Ariel, 1974,
pag. 51.

16 Cfr, DOMINGUEZ ORTIZ, Antonio y VINCENT, Bemard: Historia de los moriscos.
Vida y tragedia de una minoria, Madrid, Revista de Occidente, 1978, pags. 58-59.

7 BNM, Ms. 8888, fol. 15r.



236 Luis Gémez Canseco

entendié el Faraén respecto a los israelitas, dice €l humanista, pero la
expulsién no fue la solucidn comecta ni moral. En el caso de los moriscos
seria peor aun, pues, aunque al margen del ‘orden politico, social y religioso
del reino, no eran menos espaifioles que los demds:

Todos estos moriscos -escribe el cronista- en quanto a la complexion
natural y por el consiguiente en quanto al ingenio, condicién y brio son
espafioles, como los demds que habitan en Espatia, pues ha casi novecientos
afios que nacen y se crian en ella.'®

De algiin modo, los moriscos representan el paradigma humano que Pedro
de Valencia queria fomentar entre las clases intermedias rurales. La descrip-
cién de su vida y sus costumbres se transforma en un elogio. El profesor
Mirquez Villanueva ya llamé la atencién sobre este misma vision del morisco
en el Cologuio de los perros y sobre las pretendidas maldades con que
Cervantes tacha a los moriscos: trabajo, ahorro, frugalidad y sobriedad en las
costumbres o facil crecimiento demogrifico. No son otras las virtudes del
burgués, del que vive secundum naturam, frente a los castellanos viejos. Esas
eran las propuestas esenciales del «Discurso contra la ociosidad», donde llama
la atenci6n sobre el ejemplo de los moriscos. Pedro de Valencia presenta a
los moriscos como gente trabajada y sufrida, enemiga del ocio, atenta a su
multiplicacién y ocupada en los oficios mds necesarios a las republicas:

Son mui buenos para soldados. Porque para esto no vale tanto el tener
muchas fuerzas, brio y animosidad, como el ser para caminar y trasnochar

y padecer hambre y descomodidad de calor y frio, para con poca y mala

comida no extraiiar el dormir en el suelo y al sereno (...). Los moriscos pues
por la mayor parte son cavadores, segadores, pastores, hortelanos, correos
de a pie, recueros, herreros, y de otros oficios de trabajo y exercicio, estan
hechos a pasar con qualquiera, poca y mala comida, y gastar poco.”

Esos eran ciudadanos de una repiiblica perfecta. Pero el problema era grave
y no habia que dejarse arrastrar por el miedo ni por la ira. Las decisiones
debian tomarse conforme a las reglas del gobierno cristiano y siguiendo la
razon. «El fin del hombre es seguir a Dios, que como interpreta Plutarcho es
lo mismo que seguir a la razén» y el inico camino seguro seria que «los

% Ibid. , fol. 22r-v.
¥ «Tratado a cerca de los moriscos de Espaiia», BNM, Ms. 8888, fols. 35v-36r.

El humanismo después de 1600 237

hombres en todos sus consejos y negocios particulares y piblicos se persua- -
diesen de hecho y para hecho que no les puede ser conveniente cosa injusta»®,
Pedro de Valencia es consciente de que escribe para la clase dirigente, a cuyo
servicio se encuentra como intelectual. Eso le permite hablar con claridad e
insistir en la obligacién moral del principe cristiano. Se trata de no usar lo
injusto, de no «cubrir con nombre de piedad, celo y religion» lo que se hace
por razén de Estado. Fiel al antimaquiavelismo de Montano, condesa su
voluntad en una frase: «Esto es tan llano como decir que no puede una
juntamente ser politica machiavelista y christiana»®'. Tras haber analizado el
problema y las circunstancias que lo rodean, se proponen ocho remedios;
cuatro injustos e inconvenientes y cuatro posibles y necesarios: «Muerte o
excision, captividad, expulsién, translacion, dispersién, conversion,
permixtion, sujecién o aseguracion»®. Los cuatro iltimos deberian llevarse
a cabo complementariamente. La primera opcién que se rechaza es la muerte,
porque no hay crimen justo y porque entre los moriscos hay cristianos y hasta
santos, dice. Tampoco la cautividad es juzgada conveniente, pues seria poco
menos que poner al enemigo en casa. Pedro de Valencia entendia, como otros
reformadores del XVI, que los moriscos eran la parte mas débil de la Iglesia
y que por eso merecian ser tratados con més cuidado para que no se alejaran
de ella?®*, Como medida més recomendada en los memoriales que se habian
escrito aparecia el destierro y a la postre seria la adoptada por el Consejo de
Estado. Fue la opcién que Pedro de Valencia rechaz6 con mds detenimiento:

La expulsién es el tercero medio que se propone que es el echarlos del
reyno para que se fuesen a Berberia o a tierras del turco, o donde todos
o cada uno quisiesen. Yo sé que les havian de quitar los hijos y haciendas,
o no. Quitandoles algo de lo que es suio y tan querido es mds rigoroso y
grave el castigo y requiere una justificacién. Aunque no se les quite nada,
el destierro es de suio pena grande, viene a tocar a mayor nimero de
personas y entre ellas a muchos inocentes.

2 Jbid., fol. 46r.
2 Jbid., fol. 63ry 53v.
2 Ibid., fol. 54r.

8

2 Cfr. REDONDO, Augustin: «El primer plan sistemético de asimilacién de los moriscos
granadinos: el del doctor Carvajal», en Les morisques et leur temps, Paris, Editions du Centre
Nationale de la Recherche Scientifique, 1983, pags. 111-123.

2 BNM, Ms. 8888, fol. 74r-v.



238 Luis Gémez Canseco

Dos razones fundamentales son las esgrimidas, una religiosa y otra
estrictamente politica. En primer lugar, no era justo ni cristiano disponer de
las vidas y haciendas de los moriscos como si de animales o propiedades
particulares se tratase, porque aunque infieles y marginados de la jerarquia
social, eran hombres e iguales que cualquier cristiano. Y aunque intenta
justificar las expulsién de los judios por parte de los Reyes Cat6licos, sabe
que tanto entonces como ahora primaron las razones de gobierno por encima
de las cristianas: «Dicen que huvo entonces quien no juzgé consejo prudente
privarse de tantos subditos y echar tanta suma de hacienda fuera del Ieyno»*,
Con ello se adelantaba a la profunda crisis que sufri6 la agricultura espafiola
en los afios posteriores a 1609. La dltima propuesta rechazada es la traslacién
de los moriscos a otras partes del imperio, bien de Europa o de las colonias
americanas. Asi se trasladaria el peligro sin terminar con €l y en el caso de
que la region elegida fueran las Indias podria ser una medida especialmente
perniciosa «porque harian dafio en los indios con la doctrina y en la paz de
la tierra con la falta de lealtad»%,

La propuesta definitiva de Pedro de Valencia consiste en la dispersi6n de
las comunidades moriscas, su conversi6n paciente a la fe catélica y la mezcla
absolita con la poblaci6n cristiana a través de una politica favorable a los
matrimonios mixtos. A diferencia de la traslacion, la dispersién pretendia
deshacer los fuertes miicleos comunitarios de moriscos, trasladando las
familias a distintas zonas de la geografia espafiola y mezclandolos con los
cristianos. De este modo perderian la seguridad de estar juntos para despreciar
la integracion en los valores y jerarquias sociales. Pero esta dispersién, avisa
el humanista, ha de hacerse paciente y concienzudamente, no como la de los
moriscos granadinos. El proceso de integracion seria lento y dificultoso, pero,
a juicio de Pedro de Valencia, era el dnico camino justo, util y conveniente.
En este punto nos descubre que su intencién es hacer de los moriscos cristianos
viejos: «A los nifios les conviene sumamente ser industriados y instruidos en
lafee y verdaderos cristianos y venir a ser honrados y tratados.como cristianos
viejos»”’. En 1609 no era un objetivo imposible, pues el morisco estaba
profundamente occidentalizado. El siguiente paso iras la dispersion es la

25 Ibid., fols. 81v-82r.
% Ibid., fol. 84r
2 Ibid., fol. 96v.

El humanismo después de 1600 239

conversion. Para entonces, esta solucién se habia dado por imposible,
especialmente tras los memoriales del patriarca Ribera sobre los moriscos
valencianos. Sin embargo, Pedro de Valencia permanece fiel a los principios
del humanismo cristiano y censura las misiones que se envian a las Indias
cuando todavia hay en Espafia espafioles por convertir. No poca responsabi-
lidad en el mal estado de la religién entre los moriscos pone en la Iglesia y
su desgana en acometer la conversién de la minoria. Los moriscos, y no sin
razén, entendian que muchos de los curas a su cargo «les roban, que les dicen
quatro palabras en la iglesia» y hasta los mismos interesados lo reconocian
asi: «Quando todo el pueblo es de moriscos se dice, como por donaire, que
el cura de aquel lugar tiene beneficio simple sin cargo de dnimas»?. Tampoco
la catequesis se hacfa con verdadero espiritu cristiano: el uso del latin resultaba
estéril con quien no lo entendia («los sermones que aora se usan predicar,
demis de que suponen fee, son ordinariamente ostentacion de ingenio y
eloquencia»®); la memorizacion del catecismo nunca se acompafiaba de una
explicacion sencilla del dogma y la vida cristiana; y el ejemplo personal del
clero adscrito a los pueblos moriscos no era generalmente el mas edificante™®,
El proceso propuesto pasa por no obligar a los moriscos a que sigan
costumbres y practicas cristianas en contra de su voluntad. En caso de que
se llegaran a imponer penas, habrian de ser molestas mas que graves y a cargo
de los tribunales seglares, nunca de la Inquisicién. De este modo el morisco
no seria distinguido legalmente del cristiano y terminaria entrando en el orden
social.

El tercer paso es lo que Pedro de Valencia llama, siguiendo a Séneca, la
permixtion. Es la propuesta mds moderna y original del discurso, la mas
integrada en las corrientes intelectuales nacidas de los grupos intermedios y
que se oponian a los privilegios del estatuto de pureza de sangre y a la
superioridad de la nobleza heredada. Se pretende llegar a una integracién
absoluta a través de matrimonios mixtos, de los que han de nacer no cristianos

* Ibid., fols. 99r y 101r.

2 Jbid., fol. 105v. Pedro de Valencia coincidia en esto con el doctor Carvajal: «Como son
flacos y imbéciles y no ynstructos ni enseflados en la fee (...) les emos de dar por doctrina las
incibum como a personas que atn no tienen dientes». REDONDO, A.: Art. cir., pag. 118.

*® Entre las denuncias de los propios moriscos se recogen «exacciones arbitrarias y
exorbitantes», «mandas testamentarias a las parroquias» o acusaciones «de tener relaciones con
sus parroquianas». Cfr. DOMINGUEZ ORTIZ, A. y VINCENT, B.: Op. cit., pags. 170-171.



240 Luis Gémez Canseco

nuevos, sino hijos limpios de toda mancha y aceptados por la sociedad
cristiana: «Si los linajes limpios se van maculando y estas manchas han de
quedar ineludible para siempre, claro estd 1o que se sigue»*'. La tinica infamia
que puede haber en la mezcla de sangre esta en el nombre y no en la persona.
Aceptando esta premisa, al final s6lo habra espafioles y se alcanzara no sélo
la salvacion del reino, sino su-aumento y prosperidad: «Otra eleccién podemos
proponer a Espafia -concluye el cronista reéal-. Qual serd mejor, que se acaben
todos los cristianos viejos en ella-o que se acaben los moros y cristianos
nuevos»®, Se trataba, como ya sefiald Francisco Marquez Villanueva, de la
misma propuesta formulada por Cervantes en la segunda parte del Quijote™.
La «morisca canalla» del Cologuio de los perros es también quien habla en
las hermosisimas palabras de Ricote y en su clara conciencia de ser espaiiol:

Doquiera que estamos lloramos por Espaiia; que, en fin, nacimos en
ellay es nuestra patria natural (...). No hemos conocido el bien hasta que
le hemos perdido; y es el deseo tan grande que casi todos tenemos de volver
a Espafia, que los mds de aquellos, y son muchos, que saben la lengua como
yo, se-vuelven a ella, y dejan all4 a sus mujeres y sus hijos desamparados:
tanto es el amor que la tienen; y ahora conozco y experimento lo que suele
decirse: que es el dulce amor de la patria.®

Ricote representa a toda la minoria. Aun habiendo encontrado en Alemania
la ansiada libertad de conciencia, su unico deseo es reintegrarse a la vida
espafiola. La solucion de Cervantes es la misma de Pedro de Valencia: Ana
Félix, 1a hija de Ricote, se dispone a contraer matrimonio con don Gaspar
Gregorio, un mayorazgo castellano que la habia seguido en el destierro y al
que no le preocupaban los problemas de la sangre. El final de la historia queda
en vilo; el virrey de Barcelona perdona a todos, les permite permanecer en
Espaiia y, por su encargo, don Antonio Moreno se apresta a hacer valer su
causa en la corte. Nada sabemos con certeza del desenlace, s6lo de las buenas
intenciones. Son suficientes: «La unién de Gregorio y Ana Félix -sefiala
Antonio Oliver- constituye una prueba de que Cervantes pretende la unién

3t BNM, Ms. 8888, fols. 144r-v.
2 JIbid., fol. 128r.

% Cfr. «El morisco Ricote o la hispana razén de Estado», en Personajes y temas del Quijote,
Madrid, Taurus, 1975, pags. 229-335.

3 Don Quijote de la Mancha, ed. cit., vol. 11, pag. 461.

El humanismo después de 1600 241

de las dos razas...El perdén del visorrey es el perdén a todos los moriscos
espafioles. Ricote estd visto a través de un cristal piadoso y humanistico»®.
El espiritu del humanismo cristiano late de igual modo en las palabras de Pedro
de Valencia cuando exhorta al Estado a la caridad, a la prictica de una politica
de asimilacién probablemente imposible de realizar. Pero ahi esti la clave,
en esa aspiracién hacia la utopia propia del espiritu renacentista. Al inicio del
siglo XVII, en pleno auge contrarreformista, tales llamadas a la caridad, a la
paciencia, al amor entre iguales, a la renuncia a los privilegios de la sangre
debieron de sonar con un eco extrafio:

Conviene pues que esparcidos los moriscos se trate de su verdadera
conversién con amor y charidad, que vean ellos que los queremos bien, para
que se fien de nosotros y nos crean, que en pareciendo por las obras y no
por las palabras, que estdn bien informados y seguros en la fee, no sean
notados ni distinguidos, ni con el apartarlos ni forzarlos para oir misa y
doctrina ni con carga de tributos especiales, que entre tanto y siempre, los
que fueren naciendo de matrimonios de cristianos viejos y moriscos, no
sean tratados ni tenidos por moriscos, que a los unos ni a los otros no los
afrentemos ni despreciemos.’

Todo fue para nada. La religiosidad contrarreformista y los intereses
politicos del Estado moderno impusieron su ley. El 22 de septiembre de 1609,
los pregoneros hicieron publicas las primeras expulsiones en Valencia.

3. El Imperio y el Reino.

Los dafios que padece la corona de Castilla i Ledn, que es la cabeza
i el corazén de la Monarquia, proceden de dos cosas las méas queridas i las
que mds se defienden i se pretende conservar, i las que pareze, que sin ellas

¥ «El morisco Ricote», en-Anales cervantinos, vol. V, 1955-1956, pag. 254. La realidad
era muy otra. En 1611, un grupo de moriscos casados con cristianos viejas y que se declaraban
fieles catélicos pidié permiso al papado para volver a Espafia. La respuesta fue negativa (Cfr.
DOMINGUEZ ORTIZ, A. y VINCENT, B.: Op. cit., pig. 248).

36 BNM, Ms. 8888, fols. 123v-124r.



242 Luis Gomez Canseco

no puede pasar Espafia, ni Europa. Estas son la Monarquia imperio que tiene
vuestra Magestad sobre reinos i provincias fuera de Espaiia, i las riquezas
de plata i oro i espezeria.”’

Con estas palabras se abre un breve memorial dirigido al rey, «Acerca de
las enfermedades y salud del reino». Este fue uno de los dltimos escritos de
Pedro de Valencia. En apenas once folios vacios de referencias biblicas y de
erudicion clésica, realiz6 una de las mdés sorprendentes propuestas que
pudieron leer los secretarios reales, acostumbrados a las extravagancias de los
arbitristas. Lo primero que hace es distinguir entre el Reino y la Monarquia:
el primero es Espafia y, sobre todo, Castilla; la segunda es el Imperio en toda
su extension. De estas dos fuerzas contrarias nacen todos los problemas que
Pedro de Valencia intent6 resolver. A esto se afiade la riqueza que se sigue
de las posesiones, especialmente de Indias. Sobre esta base se sustenta la
monarquia catélica de Espaiia.

Por esos mismos afios, recibi6 el encargo de aprobar la impresién de un
libro del antiguo secretario del cardenal Sprecia y entonces capellan de Felipe
111, Ger6nimo Conestaggio, la Historia de la guerra de la Germania interior.
El libro no llegé a publicarse en Espafia, aunque aparecié en Venecia en 1614.
Pedro de Valencia habia desaconsejado la impresiéon. Como historiador
interesado en Espafia, Conestaggio ya habia publicado Dell’ unione del regno
di Portugallo alla Corona di Castiglia, salido en Génova de las prensas de
Girolamo Bartoli en 1585 y que volvid a editarse sucesivamente en 1589, 1592
y 1602. Tal éxito editorial se debié a los buenos 0jos con que se recibian en
Europa las criticas al Imperio espaiiol. Conservamos la detallada justificacion
del veto propuesto por Pedro de Valencia, «Sobre las Guerras de Flandes de
Gerénimo Conestaggio». La principal critica es el repetido ataque del libro
contra el gobierno y la violencia de los espaiioles sobre los paises sometidos.
La intencién del autor era hacer odioso a los lectores el poder espariol:
«Condena -explica Pedro de Valencia- nuestras intenciones i consejos en
general, el proceder, dice, es todo astucia i artificio enderezado a avaricia i
ambicidn, sin llaneza ni verdad, la condicién arrogante, cruel i barbara»®. El
cronista defiende la guerra de Flandes como justa y necesaria, ya que los
holandeses se habian levantado contra su rey y su religién natural. Cuando

3 «Al Rey N.S. Consideracién de Pedro de Valencia, su cronista, acerca de las
enfermedades y salud del reino», BNM, Ms. 7845, fol. 128r-v.

3 «Sobre las Guerras de Flandes de Gerdnimo Conestaggio», BNM, Ms. 5586, fol. 93r.

El humanismo después de 1600 243

Conestaggio censura el rigor de Felipe II y apunta que «el camino de blandura
avria llevado al Rei mas facilmente al fin que se devia desear», el cronista
anota: «Todo este discurso es mui pernicioso»®, Entre las repetidas 1lamadas
de atencién sobre los elogios que en el libro se hacen a los rebeldes y los
ataques dirigidos contra los espafioles, encontramos una curiosa observacién:
«Dice que los Reyes de Espaia heredaron estos estados, i antes fue al
contrario»®. Entendido asi, el Imperio es una carga, una responsabilidad que
lastra el gobierno de los propios espafioles.

Todas las recomendaciones del discurso «Acerca de las enfermedades y
.salud del reino» son diametralmente opuestas a las recogidas en la censura
a Conestaggio, excepto en este punto. Pedro de Valencia insiste en la
necesidad urgente que tiene el reino de ocuparse en el regimiento de sus
subditos naturales; paradGjicamente, los mds necesitados del imperio. La
consecuencia primera serfa la paz y la concordia exterior, a la que seguiria
la prosperidad y felicidad de los propios espaiioles: «Ni tendtia enemigos por
no hazer agravio a nadie, ni apetezer 10 ajeno i porque no avria menester
granjeando amigos, sin procurar otra ganacia que la de Dios»*!. Nos en-
contramos de nuevo con el paradigma cristiano y con el principio vivista de
correspondencia entre el orden individual y el piblico. Por el contrario, las
naciones conquistadoras multiplican sus gastos exteriores, hacen de su
territorio campo de preparacion para la guerra, «matadero i carniceria», se
corrompen interiormente y transforman a los suyos «de hombres que eran
antes, en lobos, grifos o leones de las demdas Naziones»*. En las palabras del
cronista resuena el eco de la Querella pacis erasmiana:

Decidme, por favor: ;Por qué el combatiente en esta circunstancias reza
y dice: Padre nuestro? ;Osas Damarle padre td, que hundes el puiial en la
garganta de tu hermano? (...). Venga a nos el tu reino ;Esto ruegas td, que
en tantos charcos de sangre proyectas establecer tu tirania? Hagase tu
voluntad asi en el cielo como en la tierra ;El quiere la paz y i preparas

¥ Ibid., fol. 104r. Pedro de Valencia dedica un apartado especial a criticar las burlas que
se hacen de la estatua del duque de Alba proyectada por Arias Montano. Sobre todo, no sufre
que Conestaggio se refiera a su maestro como «il prete Aria Montano». Aunque no sale muy
mal parado, pues a don Juan de Austria le llama sisteméticamente «Giovanni».

4 Ibid., fol. 95r.
4 BNM, Ms. 7845, fol. 130v.
2 Ibid., fol. 131r.



244 Luis Gémez Canseco

la guerra? (...). Suplicas que el peligro de la tentacién no se allegue a ti
1, que con peligro propio arrastras al peligro a tu hemlano'{ ¢(Pides que
se te libre del mal a ti que, por instigacién del mal, maquinas para tu
hermano un mal jrreparable?*? :

Pero sigue siendo Juan Luis Vives su referencia més proxima. De con-
cordia et discordia in humano genere, De pacificatione o la carta a Enrique
VIII «De pace inter Caesarem et Franciscum gallorum regem, deque optimo
regni statu» contienen en si las lineas maestras seguidas por Pedro de
Valencia: la paz interior como reflejo y origen de la piblica, la condena de
la guerra en vencedores y vencidos, la caridad cristiana como guia de gobierno
o0 la concentracidn de los sibditos en la propia repiblica. Sus palabras en la
carta al rey de Inglaterra son paradigmadticas:

Ni el gobemante puede consagrarse a este cuidado, ni los sibditos
pueden consagrarse a la virtud si no reina la paz. La guerra, como una
tempestad, lo trastoma y revuelve todo. La tnica sazén oportuna de
conservar la bondad del pueblo es la paz; todo lo que al hombre le hace
mejor, s6lo en la paz tiene su efectividad y vigencia; todo lo que mejora
y da realce al hombre, en la guerra languidece: letras, religidn, justicia,
negocios, quietud, honrada artesania, comercio y trabajo fecundo. En
habiendo guerra, la sociedad toda adolece, como en un cuerpo enfermo no
hay miembro que desempefie con normalidad su funcién privativa.*

Pedro de Valencia recoge la metédfora del rey como padre de familia, que
«no tiene otro poder mas del que le den el Reino i las leyes»*. Sin embargo,
para Ios siibditos sometidos, el principe es un déspota y ellos no son hijos,
sino siervos que sienten sojuzgada su libertad individual y piblica. Se plantea
con ello uno de los problemas que preocupé a los pensadores politicos
espafioles del X VI, el de la asimilacién de los pueblo conquistados. Lo primero
que se procuré fue la integracién sin mds, pero las profundas diferencias y
la hegemonia espafiola terminaron por demostrar que era un ideal imposible.
El intento de evitar la imagen de tirania favoreci6é una politica de fueros y
autonomias, cuyo principal defensor durante el reinado de Felipe II habia sido

4 BERASMO: «Querella de la paz», en Obras escogidas, Madrid, Aguilar, pégs.!3982-983.

4 VIVES, Juan Luis: «Carta a Enrique VIIL, rey de Inglaterra, sobre la paz entre el César
y Francisco I, rey de Francia, y sobre el mejor estado del reino», en Obras completas, ed. cit.,
11, pag. 32.

4 BNM, Ms. 7845, fol. 131v.

EJ humanismo después de 1600 245

don Ruy Gémez de Silva, principe de Eboli. Si la cabeza intelectual de este
partido fue un portugués, el encargado de darle forma teérica fue un pensador
aragonés, Fadrique Furi¢ Ceriol. Las propuestas llegaban desde fuera de
Castilla, como un signo de la identificacion de otros reinos peninsulares con
el ideal politico de Espafia, pero también de la oposicién al centralismo
castellano. Las intenciones de Pedro de Valencia aiin llegaban mas lejos. Si
el Imperio para los sibditos extranjeros era causa de infelicidad, para los
castellanos era aiin peor, pues les obligaba a vivir en continuo estado de guerra
y olvidarse de las labores propias de un sociedad pacifica. La guerra, resume
el cronista, emplea a los naturales como soldados y los separa del trabajo,
malgasta la hacienda piblica y privada, destruye las costumbres y favorece
el ocio y la holgazaneria de los que buscan vivir de las rentas del Imperio.
No eran éstas las circunstancias mas favorables para crear un Estado en el
que sus miembros pudieran vivir conforme a la naturaleza y concertarse
consigo mismos. La Monarquia Imperio necesita armas y gastos excesivos,
sin embargo «el Reino puede ser gobernado i sustentado en paz, con templanza
i gustando moderadamente»*,

Como primera medida, Pedro de Valencia invita al rey a que se ocupe
personalmente del gobierno y subraya la importancia de la correcta eleccién
de ministros. La politica de valimientos es considerada como una de las
principales enfermedades del Estado y aunque las palabras del cronista dejan
ver la cautela del que tiene que alabar un régimen que no le agrada, se entiende
su grave censura a los ministros de Felipe III: «Los criados i ministros de la
familia del gobierno, no se dividan en intentos, cierto es, o debe ser, i sin duda,
que todos aman i desean servir a Vuestra Magestad, pero es mui grande i
notable aquella diferencia»*’. La siguiente llamada de atencion es sobre la
necesidad de moderar el gasto piblico. No era la primera vez que Pedro de
Valencia insistia en que la verdadera riqueza de un reino no es el oro sino
los hombres, la industria y la agricultura. La invitacién a controlar el lujo y
el despilfarro militar no es sélo de indole moral. El imperio espaiiol habia
iniciado su decadencia y el cronista vefa con claridad que no se trataba ya
de aumentar las posesiones, ni siquiera de conservar las actuales, sino de salvar
a Espafia de una catastrofe econdmica y a la monarquia de su desaparicién

4 Ibid., fol. 133r.
4 Ibid., fol. 135r.



246 -Luis Gémez Canseco

definitiva. Jean Marc Pelorson llama la atencion sobre el significativo cambio
que en los tltimos afios del X VI se produce en el vocabulario politico espafiol:

Lo que entonces se aborda es el problema politico general del
«aumento» o de «conservacién» de esta monarquia o estado. En las obras
de filosofia politica, el vocablo «aumento» domina en un comienzo, pero
a finales del siglo XVI y durante el siglo XVII, la palabra «conservacion»
o «restauracién» tiende a suplantarlo, lo cual es consecuencia manifiesta,
a nivel ideoldgico, del ahogo progresivo del expansionismo espaiiol y de
una incipiente mutacién de signo.*®

Pedro de Valencia llega mas lejos y propone el abandono «de dos cosas
las mas queridas, i las que pareze, que sin ellas no puede pasar Espafia»: la
ya mencionada concentracidén en la dependencia del oro americano y el
Imperio. La maxima «No parecer sino ser», que abria las Academica, nos da
la clave para entender que ninguno de ellos son imprescindibles para la
felicidad del reino. Los pastores han de guiar a su ganado conforme a la raz6n
y no segiin los deseos y las pasiones. La iltima responsabilidad corresponde
al Consejo de Estado: «Técales sin duda la total indinazion, que dezimos al
socorro de la parte mas propia i principal, que padeze, aunque por salvarla
a ella i al todo, convenga cortar a otros miembros mas inferiores, por itiles
que fuesen, como sin ellos se puede vivir o durar mas tiempo»*, El cronista
no podia ser més claro: se trataba de abandonar todas las posesiones del
imperio que fueran innecesarias y concentrarse en Espafia. Era la respuesta
a la politica expansionista del duque de Lerma, a los abusos de sus ministros
y al abandono de la hacienda, la agricultura y la industria castellanas. Los
ministros han de ser «amigos del Rei i del Reino de Castilla, més que del
Monarca y de la Monarquia»*®. La alternativa politica pasaba por descargar
descargar de responsabilidades a Castilla y favorecer la integracién de los
reinos de Aragén y Portugal.

Las criticas que Pedro de Valencia hace del Imperio y las consecuencias
que de ellas extrae no difieren mucho de las que formulaba Gerénimo
Conestaggio. Sin embargo ambos textos parecen representar dos actitudes

8 (Aspectos ideolégicos», en TUNON DE LARA, Manuel (dir.): Historia de Espaiia. V.
La frustracion de un Imperio (1476-1714), Madrid, Labor, 1989, pag. 303.

+ BNM, Ms. 7845, fol. 136v.
® Ibid., fol. 135r.

El humanismo después de 1600 247

contradictorias, aunque se escribieron en fechas muy préximas. Las razones
pueden ser dos. Por un lado, la obra del historiador italiano era juzgada para
aprobar su impresion y Pedro de Valencia, a pesar de sus ideas, era un
intelectual al servicio del Estado. Con una clara distincién de lo que debia
llegar a oidos de los sibditos y lo que habfa de reservarse al conocimiento
de los gobernantes, escribia en el tratado «Acerca de los moriscos de Espafia»:
«Ambos eran de temer y otros, si este discurso se escriviera para en piiblico

.y para el vulgo que suele moverse con liviandad a temor o indignacion (...),

pero esta consultacién se propone a la Magestad del Rey, nuestro Sefior, y
a las personas de su mds interior Consejo»*'. Pedro de Valencia sentia la
obligacién de defender la monarquia en contra de sus propias convicciones.
Por otro lado, las tendencias politicas de Conestaggio son claramente
magquiavelistas y contrarias al humanismo cristiano. No se trataba sélo del
objetivo a seguir en el regimiento de un reino o un imperio, sino del modo
de alcanzarlo. En el centro de la organizacion propuesta por Pedro de Valencia
estd la caridad. El suyo era un dmbito ideoldgico ajeno al de Conestaggio,
algunas de cuyas.afirmaciones sobre la monarquia y los principes le escan-
dalizaron profundamente: «El rei tuvo sentimiento de la muerte del Comen-
dador mayor como de hombre que amaba (si es verdad, dice, que en los
principes se halle amor)»*2. Gerénimo Conestaggio no hacia sino presentar
los hechos con la crudeza y la amoralidad de la politica practica. Por su parte,
Pedro de Valencia mantenia la utépica aspiraciéon de un Estado cristiano. La
agonia del imperio, la conciencia de su disolucién, le conducen hacia una
vuelta al interior, personal y politicamente. Su alternativa consistia en hacer
politica segiin los preceptos estoicos, en renunciar a todo lo que no pertenecia
al individuo o a la nacién y concentrarse en si mismos, en conocerse. El
objetivo final que se perseguia era la reconstruccién del mundo desde el yo,
llamese ese yo Descartes o Espaiia.

st BNM, Ms. 8888, fols. 38r.
2 BNM, Ms. 5586, fol. 108v.



IDEAS DE PEDRO DE VALENCIA SOBRE
LITERATURA Y ARTE

1. Las censuras de Gongora.

El 11 de mayo de 1613, Pedro de Valencia, por mediacién de don Pedro
de Cardenas, recibié una copia de la Soledad Primera y del Polifemo, con
la peticién expresa de que censura ambos poemas. La respuesta del humanista
se retras6 hasta el mes de junio, pues se encontraba «embarazado con un
catarro tan penoso € importuno, que con dificultad he podido leer nada»!. La
demora no mitigé su interés en la solicitud de don Luis de Géngora, pues no
s6lo respondié puntualmente, sino que conservamos dos versiones de la
censura. Las variantes son considerables en nimero pero escasas en contenido.
Pedro de Valencia, que conocia previamente algunos fragmentos del Polifemo,
anuncia una relacién de «manchas o lunares», que a su parecer contenian los
dos poemas. A este papel, desgraciadamente perdido, hay que afiadir los cuatro
lugares que son censurados en la misma carta y que Ddmaso Alonso comentd
con precision, en su voluntad de restablecer los diferentes estados de creacion
de las Soledades?. Fue también Damaso Alonso el primero en recoger 10s
criterios de los gongoristas del XVII, incluyendo a Pedro de Valencia entre

* GONGORA, Luis de: Obras completas, Madrid, Agnilar, 1961, p4g. 1127. En adelante,
Millé. Las cartas fueron editadas Millé y Jiménez con los ndmeros 126 y 126bis, también por
Foulché-Delbosc y mds recientemente por Manuel Pérez Lopez: Pedro de Valencia, primer critico
gongorino, Salamanca, Universidad de Salamanca, 1988. Damaso Alonso se detuvo a determinar
la prioridad en la redaccién, aunque no llegé a solventar nada («Géngora y la censura de Pedro
de Valencia», en Obras completas, Madrid, Gredos, 1978, V, pdgs. 499-50Q). La versién 56bis
estd fechada a 30 de julio de 1613 y la 56 en el mismo mes y afios, sin que conste el dia. Si
las fechas son exactas, la versidn 56 tuvo que ser escrita el mismo dia 30, Gltimo del mes, o
Pedro de Valencia mentia.

* Cfr. «La primitiva versién de las Soledades. Tres pasajes corregidos por Géngora», en
Op. cit., pags. 485-494. Sobre esta carta puede también consultarse SMITH, C.C.: «Pedro de
Valencia’s letter to Gongora (1613)», en Bulletin of Hispanic Studies, XXXIX, 1962, pigs. 90-
91. Géngora parece que recibié la version 126bis.



250 Luis Gomez Canseco

los defensores de Géngora, para rebatir la opinién de Menéndez Pelayo, en
quien por esta vez pudo mds el fervor clasicista que el detenido examen de
la censura. No podia ser de otro modo, pues, ademds de las reiteradas muestras
de respeto hacia la persona y la obra de Géngora que se repiten en la carta,
conservamos otras pruebas de que esa consideracion fue mutua®. Tras las
investigaciones de Ddmaso Alonso, adn caben otras aproximaciones al texto.
Probablemente la més original es la que apunta L.J. Woodward y desarrolla
en exceso John Beverly.

Argumenta Woodward una serie de coincidencias entre las propuestas
econdmicas de Pedro de Valencia y las que parecen deducirse de las
Soledades, destacando el antimonetarismo comin y la preferencia por los
campesinos en la organizacién social’. Por su parte, Beverly apostilla la
cuestién situando al humanista entre 1o que llama «la izquierda arbitrista del
siglo XVII» y atribuyendo su eleccién como censor a cuestiones ideoldgicas:
«Géngora escogi6 a Pedro de Valencia (...) porque éste, ademds de econo-
mista, era fil6logo acabado en la tradicién del humanismo ut6pico de Tomas
Moro y de sus colegas erasmistas»®. Robert Jammes hablé por primera vez
de unas Soledades prefiadas de contenido, y de contenido social, econémico
y humano. Del mismo modo que el paisaje del poema habria tenido un
referente real, la exaltacién del mundo conllevaria una critica profunda del
mundo contempordneo, de donde parece proceder el peregrino. Es dificil
pensar en unas Soledades vacias de contenido -ninguna literatura que lo sea
verdaderamente lo estd-, pero igualmente problematico es calibrar el peso de
un mensaje critico en una obra de tal exuberancia formal. Si hacemos un
repaso del poema, nos encontraremos con una relacién de topicos. No otra
cosa es el menosprecio de corte y alabanza de aldea; lo son también el beatus
ille y el retiro literario; lo es, en el mismo marco y desde la literatura griega,

3 Existe otra carta de Pedro de Valencia a Géngora, publicada por Eunice Joiner Gates:
«An unpublished letter from Pedro de Valencia to Géngora», en Modern Languages Notes, LXV],
1951, pags. 160-163. Géngora hace mencién dos veces del humanista. La primera en carta a un
desconocido para exigir la répida devolucion de su censura y la segunda para anunciar su muerte
a don Francisco del Corral. Cfr. Millé, pags. 960 y 1013.

4 Cfr. «Two Images in the Soledades of Géngora», en Modern Languages Notes, LXXVI,
1961, pdgs. 773-785.

s «Introduccion», en GONGORA, Luis de: Soledades, Madrid, Cétedra, 1979, pags. 25-

26.

El humanismo después de 1600 251

la critica de las navegaciones, de los metales preciosos y la ambicién humana.
(Qué sucede entonces en la poesia de Gongora? Sencillamente que don Luis
dot6 a los tGpicos de un significado personal; no los singulariza, pero los
desarrolla segin sus propios intereses. Orozco Diaz sitda la creacion del
poema en un momento critico de su vida, el retiro en Cérdoba tras las primeras
estancias en la cortef. Por su parte, la profesora Lépez Bueno nos recuerda
que «las Soledades no sélo son el resultado de una actitud estética» y nos
ofrece una de las claves interpretativas: «Las Soledades significan, pues, la
bisqueda de la soledad espiritual, que fertiliza artisticamente la plasmacion
de un ‘paraiso perdido’, un orbe natural que sefiorea en sus atributos no
manchados por las taras de la civilizacién»’, El conflicto que provoca la
interpretacion de Beverly, dos o tres pasos mds alld de la de Jammes, consiste
en la licitud de pasar de una ética personal a una interpretacion del mundo
econémico y social. En efecto, Géngora desarrolla la temdtica de las
Soledades en dos planos, uno estético y otro ético, pero carecemos de los
argumentos que nos permitan hacer una deduccidn de tal naturaleza y convertir
la ética de las Soledades, individual y literaria, en un proyecto consciente de
reforma del orden social. Estariamos pecando de arbitrariedad y anacronismo
0, simplemente, tomariamos el texto como excusa. Las Soledades no son,
desde luego, poesia pura, pero eso no implica que, como pretende Beverly,
«el alejamiento en el arte significa una bisqueda de la imagen de una utopia
que pueda contraponerse a la experiencia histérica del desastre»®. Deducir de
una condena de la codicia de los navegantes espafioles o del beatus ille la
aceptacién por parte de Gongora de los principios econOmicos de Pedro de
Valencia resulta, cuando menos, arriesgado. No s en absoluto improbable que
ambos escritores participaran de opiniones comunes respecto a cuestiones
sociales y econdémicas, dada su amistad y sus circunstancias vitales; es posible
incluso que, bajo el tépico y mds alla de la ética individual, persistan algunas
ideas sobre la organizacién social; pero no parece probable que el motivo
generador de las Soledades fueran estas ideas, ni que Géngora eligiera a Pedro
de Valencia como censor a causa de una comunidad de intenciones sociales

¢ «Espfritu y vida en la creacién de las Soledades gongorinas», en Papeles de Sons
Armadans, XXIX, n2 LXXXVII, pags. 227-252.

7 La poética cultista de Herrera a Gongora, Sevilla, Alfar, 1987, pdgs. 217 y 213.
8 BEVERLY, J.: Op. cit., pig. 26.



252 Luis Gémez Canseco

y econdémicas. Mdas bien y aunque dicha comunidad existiera, la eleccién se
debi6 a la reconocida erudicién del humanista y a la confianza que el poeta
demuestra tener en su gusto literario.

Como hemos visto y era légico, los criticos que se han acercado a la
cuestion lo han hecho desde el punto de vista gongorino: al fin y al cabo fue
Géngora y no Pedro de Valencia quien creé una de las obras mas hermosas
de toda la literatura universal. Pérez Ldpez, el mas reciente editor de las
censuras, estudia detenidamente sus problemas textuales y su construccién
retdrica. La lectura desde la perspectiva del autor nos permite, sin embrago,
subrayar algunas ideas que pueden arrojar luz sobre su concepto de la poesia
gongorina y de la literatura en general. La carta con que Pedro de Valencia
responde a la solicitud de Géngora no es una correccién puntual del texto,
sino una reflexién general sobre la literatura con visos de aplicacién a los
poemas censurados. Pedro de Valencia esboza para el poeta sus ideas sobre
diferentes temas literarios: el estilo, los atributos del escritor, las condiciones
de la belleza literaria y sus posibles defectos, la imitacion, la inexcusabilidad
y preeminencia del contenido, el ornato o diversos elementos de retérica,
como la metéfora, la hipérbole, el hipérbaton, la «logoidea» o la «cacozelia»,
que ilustra con ejemplos griegos. Estas reflexiones estdn avaladas con tres
autoridades de la critica literaria griega. En primer lugar, Pedro de Valencia
acude al De compositione nominum de Dionisio de Halicarnaso, «gran maestro
en el decir en prosa y en verso», y al orador ateniense Demetrio de Falero
y su De elocutione, que casi desaparece en la versién 126bis. Junto a ellos,
el humanista trae «otro admirable De sublimitate, de Dionisio Longino»®,”

Una lectura superficial de la carta nos muestra que toda su segunda mitad
no es sino una traduccién de textos y ejemplos traidos de estos tratados,
especialmente del Pseudo Longino. Pedro de Valencia no tiene inconveniente
en reconocerlo: «Con el gusto de la cordura desta reprehension o advertencia,
me iba, sin sentirlo, traduciendo a hecho y a la letra a Longino»'°. Para
hacernos una idea, baste saber que doce de las dieciocho cita de literatura
griega que aporta como ejemplo estdn tomadas del De sublimitate!. Si la

9 Millé, pag. 1131.
10 Millé, pag. 1133,

"' Del comentario de Demetrio Falero se traen cinco versos y un fragmento de Siménides
y tres lugares més de Dionisio de Halicamaso. Pero Pedro de Valencia recomienda a Géngora
de Longino y, como avance, traduce largos parrafos.

El humanismo después de 1600 253

comparacién se extiende a toda la censura, podemos concluir que Pedro de
Valencia sigue de cerca los principios de Longino y desde ellos se enfrenta
a los poemas de Géngora. La censura se abre con un breve exordio en el que
parece dispuesto a ganarse la benevolencia del censurado, refiriéndose a la
honra que le cabe por haber sido elegido como censor y a la puntualidad critica
a que esto le obliga. Antes de entrar en materia, adelanta su juicio general:

Juzgando de ellas que exceden con grandes ventajas a todo lo mejor
que he visto de Griegos y Latinos en aquel género, por lo nativo, ingenioso,
generoso, claro, liso, gracioso y de gusto honesto, nioral y sin enfado por
facilidad y por todas las gracias, que serfa largo y sospechoso de lisonja
referir mds por menudo. En este mismo parecer me afirmo todavia, con
verdad y sin pasion, segln entiendo, aunque no sin aficién, que ésta se
arrebata forzosamente la belleza.”

La clédusula final nos sitia directamente en el pensamiento de Longino,
que en el capitulo I de su tratado afirma: «La sublimidad no lleva a los oyentes
por el camino de la persuasion, sino que los arrebata embebecidos con su
grandeza»". Desde este presupuesto, Pedro de Valencia se dispone a hacer
una critica de las Soledades y el Polifemo similar a la que de Homero y Platén
hace Longino. El procedimiento a seguir era el deductivo y el principio general
del que se parte, los atributos imprescindibles para el artifice. Estos se traen
bajo la autoridad de «los estoicos», que en la segunda version se transformaron
en «los sabios»: «De tres cosas decian los estoicos que han de concurrir.en
un artifice para que las obras salgan perfetas, que son: ingenio, arte, habito
0 uso y experiencia, la primera, que es la naturaleza, es la fundamental y
principal, y en la poesia lo es casi todo»'. Estas tres condiciones aparecen
formuladas en De sublimitate como la esencia de la creaci6n literaria y su
conocimiento, aunque Dioniso Longino avisa de la utilidad de los preceptos
artisticos para frenar y dirigir la accién del ingenio:

'* Millé, pag. 1128. El juicio previo coincide con el de Longino respecto a la correcta
elocucién.

¥ Tratado de la sublimidad, Sevilla, Imprenta y Librerfa Espaiola y Extranjera, 1882, pag.
37. La misma idea se repite en el capitulo VIL

4 Millé, pag. 1140. Pedro de Valencia pone los ejemplos de Pindaro y Baquilides, traidos
de Longino.



254 Luis Gémez Canseco

Porque aunque es verdad que ella (la naturaleza) es como la base, el
principio y el ejemplar de las producciones de nuestro entendimiento,
también es cierto que el arte sirve para dirigir y sefialar al ingenio los limites
hasta donde debe legar, la oportunidad con que debe hablar y el buen
ejercicio y uso de las luces; pues que la grandeza del ingenio est4 por su
misma elevacién expuesta a grandes peligros, cuando sin ser sostenida ni
guiada por el arte se remonta con s6lo su impetuosidad y con imprudente
atrevimiento. El ingenio necesita muchas veces de estimulo como de
freno.*

Similar advertencia formula Pedro de Valencia, pero dirigida con parti-
cular intencion a la exuberancia de las Soledades:

A V.m, le pertenece principalmente el loor del ingenio sobre todos los
modernos y muchos de los antiguos, y también tiene en grado muy
aventajado la facilidad del uso, y no niego a V.m. el arte ayudada de
discrecién y prudencia natural, que suple mucho por el arte y hace buena
eleccién. Pero acontéscele a V.m. lo que de ordinario a los que hallan en

sf muchas fuerzas naturales, que confiados en ellas y llevados de fmpetu -

con soltura descuidada, no se dejan atar con precetos ni encerrar con
definiciones o aforismos del arte, ni-aun con advertencias de los amigos.
Estos suelen cuando se arrojan y despeiian, alcanzar loor y admiracién,
conforme a un verso de un trigico que sin nombrar al autor refiere Dionisio
Longino: «Es generosa culpa un gran descuido»'®

Longino cita este verso cuando empieza a hablar de la «<hinchazén», esto
es, de la afectacion de los que buscan la sublimidad a través del artificio. Lo
mismo hace Pedro de Valencia, que si excusa los excesos del ingenio de
Gongora, no parece estar muy conforme con alguno de sus nuevos modos
literarios: -

Desta culpas generosas hallo yo en estas dos poesias de V.m. algunas
que nascen del descuido, pero mds me desatentan otras de demasiado
cuidado, que son las que proceden de afectacién de hincharse y decir
extrafiezas y grandezas, o por buscar gracias y agudezas y otros afeites
ambiciosos y pueriles (o juveniles a lo menos) que aflojan y afean. Estos

% Tratado de la sublimidad, ed. cit., pag. 39.

16 Millé, pag. 1141. Por el contrario, don Luis resulté ser un fiel seguidor de las correcciones
de Pedro de Valencia, como ha demostrado Damaso Alonso. Segiin recordaba Pellicer: «Fue
docilisimo, y se reducfa con facilidad a enmendar lo que le censuraban (...). No contentdndose
con una y otra lima, hacfa que pasase por la censura rigida de sus amigos, de quien tenia
satisfaccién». ALONSO, Démaso: Obras completas, ed. cit., VI, pag. 427.

El humanismo después de 1600 255

omatos deseo mucho que deseche y aborrezca con asco V.m., que
desfiguran lo bello y lo nativo y heroicamente resplandeciente de su natural
que solia parecer sencillo, liso, desnudo y claro como verdadero, y ahora,
por apartarse del todo del estilo de las burlas y juegos, huye también de
las virtudes y de las Musas y de las Gracias que tiene propias, y se desemeja
y escurece a propésito, que apenas yo le alcanzo a entender en muchas
partes. Virtud es la claridad, y muy grande virtud."”

>

La version 126bis se inicia en este punto una relacion de defectos concretos
que después debieron pasar a los papeles que prometia adjuntar. El intento
es comtin al hasta ahora estudiado: aplicar los principios generales de Longino
a los poemas de Géngora. A cuatro elementos atribuye Pedro de Valencia la
falta de claridad: el hipérbaton excesivo, los italianismos y cultismos en el
vocabulario, algunos usos sinticticos tipicamente gongorinos y la dificultad
metaférica. Dionisio Longino consideraba el hipérbaton como un modo de
suspender el dnimo del oyente, aunque no duda en censurar el peligro de los
largos hipérbatos. Pedro de Valencia, formado en un ideal de lengua
renacentista, se resiste a aceptar una distorsién excesiva en la disposicién de
los términos: «Por extrafiar y hacer mds elevado el estilo, usa trasponer los
vocablos a lugares que no sufre la frasis de la lengua castellana, y cae en el
vicio que los artifices de la retdrica llaman cacosyntheton y mala
compositio»'®. Del vocabulario dice que, por extranjero, favorece la oscuridad
y subraya algunos términos de uso comun en los poemas, tales como
«purplireo» o «peinar», recomendando moderacién. Lo mismo hace en
sintaxis con «la particula ‘si’, o ‘si bien’ para excepcién y otros tales»*®. En
lo referente a las metaforas e imdgenes, recomienda, como Longino, la mesura,
censurando unas veces el demasiado alejamiento entre los elementos de
comparacion y otras lo inadecuado de convertir las metiforas en un chiste
conceptuoso: «LL.o metafdrico es generalmente muy bueno en V.m., algunas
veces atrevido y que no guarda la analogia y cosrespondencia que se requiere;
otras se funda en alusiones burlescas y que no convienen a este estilo alto
y materias graves»®. '

7 Millé, pag. 1129.
18 bid., pag. 1142.
 Ibid., pag. 1142.
% Jbid., pag. 1142



256 Luis Gémez Canseco

En todas las censuras particulares no hace sino aplicar el paradigma
literario del De sublimitate, poniendo a Géngora en parangén con los cldsico
griegos que comenta Longino®. Recuperando la captatio benevolentiae inicial
e insistiendo en su juicio favorable, el humanista justifica los reparos con un
elogio: «Si V.m. considera el rigor antiguo de las censuras de los criticos, le
parecera la mia muy moderada, especialmente que esta puntualidad se usaba
con s6lo los muy grandes autores, en que se hallaban raras culpas»?. Pedro
de Valencia opone a «lo nativo» -el ingenio y la naturaleza propios-, «lo
ajeno» -el omato excesivo y buscado fuera de si-. Su recomendacién se limita
a moderar la naturaleza del poeta, pero sin salirse de ella, «como en casi todo
el discurso de estas Soledades, alta y grandiosamente, con sencillez y claridad,
con breves periodos y los vocablos en sus lugares, y no se vaya, con pretensién
de grandeza y altura, a buscar y imitar lo extrafio, oscuro, ajeno, y no tal como
a lo que V.m. le nasce en casa»®. A la misma «pretensién de grandeza y
altura» habia achacado Longino los efectos contrarios a la sublimidad:

Todas estas najas afectaciones de la Oracién provienen de una sola

causa, a saber: del cuidado excesivo de buscar la novedad de los pensa-

; mientos, cuyo afén ha hecho delirar a los escritores de nuestros dias; pues
lo malo nace muchas veces de las mismas causas que lo bueno.?

# Cfr. Tratado de la sublimidad, ed. cit., pags. 163-165, 116, 120, 199, 202, 222 y 40-
41. A pesar de la recomendaci6n de evitar las mezclas de lo burlesco y lo serio, el propio Pedro
de Valencia no puede evitar el desliz de un chiste al apostillar un verso comentado en el De
elocutione: «Nota las hipérboles que se hacen ridiculas por increibles o incogitables, como la
del que dijo que en el pefiasco que a la nave de Ulises arrojé el Ciclope, ‘cabras iban pasciendo
descuidadas (por los aires)’». Millé, pag. 1146,

2 Millé, pags. 1143-1144. También Longino se pregunta «si es preferible lo sublime con
algunos lunares a lo mediano sin ningdn defecto» e, inclinindose por lo primero, escribe:
«Tampoco se me oculta que naturalmente juzgamos de las obras de los hombres por lo que ellas
tienen de peor, y que la memoria de los yerros permanece indeleble, al paso que la de las bellezas
se borra con facilidad. Yo mismo he presentado no pocos yerros de Homero y de otros varones
seflalados, y no los he propuesto para complacerme en sus cafdas, sino para indicarlos, no como
defectos voluntarios, sino como deslices cometidos por descuido y como por casualidad,
originados de la grandeza del ingenio que ha arrebatado fuera de sf a los autores» (Tratado de
la sublimidad, ed. cit., pag. 208). El término de «manchas o lunares» vuelve a aparecer en Pedro
de Valencia: «..tal poema, que no dejard de ser bellisimo aunque tenga ‘naevos’, manchas o
lunares; pero es mejor que no los tenga». Millé, pig. 1144,

2 Millé, pag. 1143.
* Tratado de la sublimidad, ed. cit., pag. 57.

El humanismo después de 1600 257

Si «los escritores de nuestro dias» -probablemente los de la escuela de
Alejandria- no lo fueran en el siglo XVII, no por ello pierde fuerza la eterna
polémica entre antiguos y modemnos: y es a la imitacion de los tdltimos a la
que achaca Pedro de Valencia la extravagancia y los excesos literarios de don
Luis, «por extrafiarse y imitar a los italianos y a los modernos afectados, que
se afectan o afeitan por falta de ingenio y hermosura propia»®. El resto de
la carta, en sus dos versiones, s presentada por el autor como una traduccién
parcial de los tres libros antes- citados, con preferencia absoluta por el De
sublimitate. Sin embargo, no deja de ser significativa la seleccién del
humanista, que deja fuera todo lo correspondiente a las fuentes de la
sublimidad, para centrarse en los defectos de los que pretenden ser sublimes.
Intenta asi acercarse a la obra de Gdngora, para que éste, a través de los
ejemplos traducidos de Longino, vea lo censurable de su creacién en el espejo
de los tratadistas y escritores cldsicos. Concluye Pedro de Valencia recomen-
dando, con Longino, la imitacidn de los mejores, tan 1til en moral como en
literatura:

Después de las reglas y ejemplos de verdadera grandeza tomados de
Platén, Deméstenes y Homero, etc., dice: Lo mas principal para conseguir
el intento, como en lo moral, es leer mucho los buenos escritores y poetas,
y no ver ni oir a los modemos y afectados, sino como dicen: «llégate a
los buenos y serds uno de ellos»; que Stesichoro, Arquiloco, Séfocles,
Pindaro, se envistieron del espiritu de Homero con la imitacién, y tomaron
aquel entusiasmo suyo.*

En la segunda version de la carta se afiaden nuevas autoridades, especial-
mente: significativas por lo que tienen de intento de crear lo que Curtius llama
una «poética biblica», presente en los poemas de Arias Montano y que, por
diversos cauces, se repite en las obras de fray Luis de Ledn, Fernando de
Herrera o €l mismo san Juan de la Cruz:

Pluguiera a Dios y yo pudiera comunicarle a V.m. la lecién de aquellos
grandazos y de otros muy mayores, David, Isaias, Jeremias y los demds
profetas, como suena con sus propiedades, alusiones y translaciones en sus
lenguas originales hebrea y griega; pero a lo menos lea V.m. los buenos
latinos que imitaron a los mejores griegos: Virgilio y Horacio y pocos otros;

% Millé, pag. 1142.
% Jpid., pag. 1135.



258 Luis Gémez Canseco

no se deje llevar por los italianos modemos, que tienen mucho de parleria
y ruido vano.”

En la Biblioteca de San Lorenzo de El Escorial atin pueden consultarse
dos textos de Arias Montano sobre elementos de retérica, Tabula nominum
exornationum sive figurarum rethoricarum, ordine alphabetico y Tractatus
de figuris rethoricis cum exemplis ex sacra Scriptura petitis®®, En el dltimo
se nos da la clave de su creacién literaria: el paradigma biblico. Al igual que
los Padres de la Iglesia, Arias Montano desarrolla y practica la poética biblica,
esto es, la imitacion de los modelos poéticos de la Biblia, aunque siempre en
referencia a la tradicién retérica grecolatina. En el mismo dmbito se mueve
Pedro de Valencia, que tuvo que enfrentarse a otra realidad literaria,
especialmente en los afios pasados en la corte como cronista: la poesia
castellana y su triunfo definitivo sobre la latina. En el mismo tratado de
Longino se apunta, aunque muy brevemente, la existencia de dicha poética
en los textos de la Biblia, préxima a su idea de sublimidad:

Asi también el Legislador de los judios, escritor no vulgar, habiendo
concebido en su dnimo ideas dignas de la omnipotencia de Dios, las
manifestd escribiendo asf en el principio de sus leyes: «Dijo Dios», dice,
«;Y qué dijo? Sea la luz,y fue. Sea la tierra, y fue».?

La misma referencia biblica sirve de prolegémeno para la recomendacién
final del humanista al poeta, que ha de tener como «primera regla de grandeza:
Que el pensamiento sea grande, que, si no lo es, mientras mds se quiere
engrandecer con palabras y exirafiezas, mas crece la hinchazén y mas ridicula
se hace la frialdad»*. Pedro de Valencia se inclina hacia 1o que podriamos
llamar una literatura de contenidos, algo apuntado por el propio Longino y
que ahora toma un nuevo significado. El censor no puede olvidar su condicién
de moralista y de moralista racional e iguala lo puramente literario con lo
moral y filoséfico, siguiendo de cérca los preceptos estoicos. De este modo,

2 [bid., pags. 1135-1136. Sobre la imitacién en Pedro de Valencia, vid. VILANOVA,
Antonio: Las fuentes y los temas del Polifemo de Géngora, Madrid, CSIC, 1957, 1, pags. 27-
28.

8 Biblioteca de San Lorenzo de El Escorial, Ms. g. 1V. 39, fols. 1-3 y 5-19.
¥ Tratado de la sublimidad, ed. cit., pag. 69.
¥ Millé, pag. 1136.

El humanismo después de 1600 259

no evita incluir la traduccidn de un significativo fragmento del De sublimitate,
abriéndolo con su propio comentario sobre el racionalismo ético y estético
de su autor:

Antes de poner las reglas de las verdaderas bellezas y sublimidades,
dice una admirable para en lo moral y en lo racional y oratorio, dice asi:
«Conviene, carisimo ‘Terenciano, tener enfendido que, como en la vida

 humana no pueden ser grandes las cosas que es grandeza despreciarlas,
como las riquezas, las honras, las famas, los reinos y todas otras cosas que
tienen por de fuera mucho de lo trigico y pomposo, que no han de parecer
al prudente bienes excelentes, pues que el menosprecio de ellas es bien no
pequefio, y asi son mds tenidos en estimacién y admiracién los que las
desechan por grandeza de inimo que los que las poseen; a este modo se
han de considerar los dichos levantados y extrafiados en las poesias y
oraciones, no sea que se hallen hinchadas y vanas después de abiertas y
desenvueltas muchas destas sentencias que tienen apariencia de grandeza
por lo mucho intil y baladi con que van envueltas y embarradas».>

El propio Dionisio Longino promete un tratado sobre las pasiones,
complementario a éste y que no nos ha llegado. Ain asi, en el capitulo final
de 1a obra achaca la falta de escritores sublimes al lujo, la avaricia y los vicios
que llenan la vida de los hombres. Tanto Longino como Pedro de Valencia
optan preferentemente por el contenido de la literatura, por la belleza que nace
de 1a moral. La formula repetida a lo largo de la historia ha sido «cosas, no
palabras», «res, non verba». Sin embargo, ni uno ni otro participan defini-
tivamente del rechazo de la retdrica que, segiin afirmaba Cicer6n al comienzo
de sus Paradoxa stoicorum, mantuvieron los estoicos y que lleva a Marco
Aurelio a enorgullecerse de «haberme apartado de la retérica, de la poética
y del refinamiento cortesano»®. Pedro de Valencia ain ve en la tradicion
literaria griega un fondo riquisimo de retdrica y moral que puede complemen-
tar al cristianismo; como Longino, considera que poética y retérica acuden
en socorro del escritor y que las técnicas literarias, no siendo un fin en sf
mismas, son el dnico cauce para ordenar debidamente el pensamiento. En el
De sublimitate, Pedro de Valencia encontré la representacion exacta de sus
ideas literarias y morales. Su intencién al presentdrselo a Géngora como

* Ibid., pag. 1135.
3 Meditaciones, Madrid, Gredos, 1983, pag. 57.



260 Luis Gémez Canseco

cesura a las Soledades y el Polifemo es mejorar estas obras, a las que realmente
consideraba sublimes, con la tradicién griega. De su imitacién debiera seguirse
Ia lima de los excesos que, a los ojos de un espiritu cldsico como el suyo,
cortaban el vuelo y la belleza profunda de los poemas. El problema era que,
a pesar del respeto y la verdadera admiracién mutua, Pedro de Valencia y Luis
de Géngora ocupaban 4dmbitos estéticos bien distintos. Si para uno habia que
dotar a los contenidos de una belleza formal nacida de la imitaci6n, para otro
la creacién verbal sobreabundaba hasta adelgazar los mismos contenidos,
convertidos a menudo en mera excusa.

2. Un programa iconogrdfico para el palacio real.

Uno de los trabajos encargados a Pedro de Valencia como cronista del
reino fue el de ocuparse de programar la decoracién de una galeria, posible-
mente del palacio real. El trabajo fue realizado con la colaboracién de su
amigo el cosmégrafo Juan Bautista Labafia y dio como resultado la «Des-
cripcion de la pintura de las virtudes», que se conserva autgrafa en el
manuscrito 13.348 de la Biblioteca Nacional de Madrid. El tema elegido fue
el de las virtudes politicas y Pedro de Valencia no se limité a realizar un
programa iconografico, sino que dejo patentes sus criterios y opiniones sobre
el gobierno y el regimiento de la monarquia. De hecho, las representaciones
propuestas y los comentarios con que se acompaifian son fiel trasunto de lo
que hemos estudiado sobre su pensamiento econémico y politico. Esta via de
expresion enlaza de lleno con el interés que por la iconologia mostraron el
renacimiento y el humanismo, heredado integramente por la Contrarreforma.
Las ediciones de la Antologia griega y de los Hieroglyphica Horapolli
condujeron directamente a los Emblemas de Alciato. Desde aqui, la
emblemdtica se convirti6 en una de las mas poderosas modas artisticas de los
siglos XVIy XVII. La labor editorial de Plantino favoreci6 determinantemente
el desarrollo del género. De sus prensas salieron repetidas y cuidadisimas
impresiones de emblemas, divisas 0 empresas firmadas por Claudio Paladin

El humanismo después de 1600 261

(1561), Johannes Sambucus (1564), el propio Alciato (1565) o Hadrianus
Junius (1565)*, Incluso la relacién epistolar ¢ intelectual mantenida por la
familia Covarrubias con el grupo de Lipsio y Plantino pudo influir para que
los hijos de Sebastidn de Horozco, Juan de Horozco y Sebastidn de
Covarrubias, se convirtieran en los principales representantes de 1a literatura
emblemadtica espafiola con sus dos Emblemas morales. El propio Arias
Montano publicé sus Humanae Salutis Monumenta (1571) con una coleccién
de grabados, probablemente obra de Phillippe Galle, que a modo de empresas
acompaiiaban a los poemas. El ambiente de pintores, grabadores y eruditos
de la oficina plantiniana debié despertar el interés de Montano por las
cuestiones iconoldgicas y todavia en Flandes tuvo la ocasion de desarrollarlo
en el ya mencionado proyecto de un monumento en honor del duque de Alba.
Herta Schubart, al estudiar el significado politico de esta obra, comenta las
intenciones del programa montaniano:

Es asombroso 1o poco que se valié Montano de las alegorfas usuales:
aquellas alegorias que desde Petrarca habian caido como un alud sobre
Europa y que invadieron del manera las artes, que los proyectistas de
monumentos llegaron a tener casi la importancia de los ejecutantes. La
vanidad erudita, el orgullo.de los ilustrados, empefiados en formar un grupo
esotérico, halls en el campo de la alegoria sitio en que explayarse. Arias
parece mas bien haberse esforzado por conseguir la mayor sencillez, una
forma expresiva inteligible para todos.*

No siempre fue asi. A su vuelta a Espafia, Arias Montano particip6 en la
culminacién de las obras del monasterio de San Lorenzo el Real y en los
proyectos para su decoracién. No sélo en la elecci6n, disposicion € inscrip-
ciones de los reyes biblicos, sino, como sefiala Cornelia von der Osten Sacken,
en la intencién general y simbélica de hacer de El Escorial un nuevo Templo
de Salomén®. Junto con Montano, fray José de Sigiienza fue el encargado de
programar los frescos de la biblioteca escurialense, pintados definitivamente
por Pellegrino Tibaldi. Aunque fray José se atribuye en exclusiva la autorfa,
es més que posible que siguiera las directrices de su maestro, que por entonces
iba y venia con frecuencia al monasterio. Algunos de los motivos elegidos

B Cfr. CLAIR, Colin: Cristébal Plantino, Madrid, Rialp, 1964, pags. 240-252.
p pag

¥ Arias Montano y el Duque de Alba en los Paises Bajos, Madrid, Cruz del Sur, 1962,
pag. 33.

3 Cfr. El Escorial. Estudio iconolégico, Bilbao, Xarait, 1984, pags. 129-130.



262 Luis Gémez Canseco

son profundamente significativos de una corriente ideoldgica comiin a todos
los discipulos de Montano. Si en los laterales de la biblioteca quedan
representados los tradicionales trivium y quadrivium, los dos frontales se
ocupan con la Teologia y la Filosoffa. La primera es el 16gico centro de interés
de los estudios desarrollados en el monasterio, pero el ejemplo que de ella
se pone y que ocupa el friso situado debajo del frontal es el de Constantino
en el Concilio de Nicea, quemando las acusaciones contra Arrio para
reintegrarlo al orden de la Iglesia. Un tema de actualidad latente por las
recientes herejias protestantes y profundamente afin al ecumenismo de Arias
Montano. En el frontal norte aparece la Filosofia acompafiada de Aristételes,
Platon, Sdcrates y Séneca. De nuevo el friso bajo nos revela la direccion
filosofica de sus autores: los filgsofos elegidos son Sécrates y Zenén, como
paradigmas de las corrientes mas representativas, escepticismo y estoicismo.

El ambiente que Arias Montano encontré en Sevilla fue atin m4s propicio.
En ¢l entorno de la academia de Malara el ut pictura poesis se habia hecho
realidad: los poetas se convirtieron en expertos en pintura y en consejeros
iconograficos, los pintores se hicieron eruditos y acompafiaron sus obras con
textos y poemas y no faltaron ejemplos de los que, como Pablo de Céspedes
o Francisco Pacheco, aunaron en sus personas la divisa horaciana. Jonathan
Brown estudi6 las ideas que dieron soporte a la pintura salida de los circulos
sevillanos en la segunda mitad del XVI y en los primeros afios del XVII y
no hace falta repetirlo. Los Pacheco, tio y sobrino, el pintor Pedro de Villegas,

el propio Malara, Francisco de Medina, autor de una «Definicion de la

pintura» y citadisimo como experto en El arte de la pintura del segundo
Pacheco, Rioja 0 Rodrigo Caro protagonizan y conforman la red de intereses
artisticos de esas generaciones sevillanas. Recordemos s6lo que Juan de
Malara coment6 los Emblemas de Alciato -algo que también habia hecho el
Brocense- y se encargé de programar los motivos alegéricos de la galera de
don Juan de Austria. El licenciado Francisco Pacheco se ocupé también de
dos programas alegéricos pensados para arquitecturas efimeras, los tdmulos
de dofia Ana de Austria y de Felipe I, precisamente con una alegoria sobre
las virtudes. Antes, en 1579, confeccioné el programa iconografico de la nueva
custodia de plata para el Cabildo catedralicio y, por encargo de 1os mismos
capitulares, dispuso la decoracién del Antecabildo y la Sala Capitular de Ia
Catedral de Sevilla y escribi6 los lemas y epigramas para sus relieves y
pinturas. Esta obra se culminé con ocho frescos firmados por Pablo de
Céspedes, muy cercanos en motivos e intenciones al proyecto de Pedro de

El humanismo después de 1600 263

Valencia. La presencia de Céspedes no deja de ser significativa para el
clasicismo conscientemente buscado por este grupo de sevillanos. Al fin y al
cabo, el racionero cordobés era el tinico que habia estado personalmente en
la Roma que se pretendia emular. El fue quien provocé esta inclinaci6n
particular entre los amigos de Pacheco:

El aspecto mds interesante de la asociacién de Céspedes con la
academia lo constituye su interés por la teoria artistica. Con su formacién
intelectual y por su contacto con las corrientes tedricas italianas, Céspedes
habia alimentado un interés en la filosofia de su profesién (...), contri-
buyendo asi a ampliar el espectro de los intereses humanisticos de la
academia de Pacheco.®

Entre sus obras, en su mayoria perdidas o conservadas en fragmentos, se
encuentra un «Discurso de la comparacién de la pintura antigua y moderna
pintura y escultura», compuesto hacia 1604 y dirigido a Pedro de Valencia.
La amistad entre ambos debia remontarse a antes de la muerte de Arias
Montano, de quien Céspedes hizo un retrato®. Tenemos tres cartas que co-
rroboran esta relacion. El 25 de agosto de 1604, Pedro de Valencia instaba
al pintor a terminar su discurso:

El pedir yo a V.M. con tantas veras i encarescimiento que acabe el
discurso (...) no es lisonja (absit a me hoc), ni me engaiia la afficién a
dessearlo. Sino que la e visto lo que hecho es bonissimo i mui de estimar
(..). Vea V.M. las partes que son menester para tratar esto devidamente:
buena noticia de lengua latina, leccién antigua, peregrinacién i vista de ojos
de obras antiguas i modemas, noticia i uso, juicio en las cosas de este
género. I no sé si mas. Vea V.M. sin pasién (que también es pasién la
verglienga vigiosa i la ironfa) que no ai otro que pueda hazer esse discurso
sino V.M.% -

Pablo de Céspedes no solo dedicé este tratado a su amigo, sino que también
Ie consulté en diversas ocasiones sobre cuestiones iconogrificas y eruditas.

% BROWN, Jonathan: Imdgenes e ideas de la pintura espafiola del siglo XVII, Madnd,
Alianza Editorial, 1980, pags. 44-45.

¥ Cfr. MARTINEZ RUIZ, J.: «Cartas inéditas de Pedro de Valencia a Pablo de Céspedes»,
en Biblioteca de la Real Academia Espafiola, 59, 1979, pag. 380. Pedro de Valencia habia pedido
dicho retrato a Céspedes, que no parecia dispuesto a desprenderse de él y que, a cambio, le envié
otra pintura.

% Ibid., pags. 390-391.



264 Luis Gémez Canseco -

En carta del 5 de octubre de 1604, Pedro de Valencia respondia con un alarde
de erudicion griega a lo «que V.M. pregunta si llaman a los Syrios Arameos
otros autores que los sagrados i eclesidsticos»* y meses después le remitia
una amplia informacion sobre las columnas egipcias. En el epistolario con el
padre Sigiienza también pueden localizarse algunas referencias a intercambios
de obras pictéricas o incluso a cuestiones iconograficas. Parece que fray José
no acababa de asimilar el decoro de una pareja de querubines que sobre el
arca de la alianza se habia representado en alguno de los frescos de E1 Escorial.
En carta del 2 de junio de 1596, Pedro de Valencia se dispuso a despejar las
dudas del jer6nimo, haciendo uso de sus conocimientos biblicos y lingiifsticos.
Se extiende primero sobre los géneros gramaticales del hebreo y su traduccion
al latin y castellano y termina por limitar el pleito a que el pintor descubra
la autoridad de que se ha valido. No se olvida tampoco de dar su juicio sobre
la moralidad del asunto: «No es mas deshonesta que si fuesen ambos nifios,
que lo que causa en la vista deshonesta de un hombre mirar a una nifia desnuda,
esso puede causar en los ojos deshonestos de una mujer ver un nifio
desnudo»*. No queda ahi el asunto y Pedro de Valencia quiere descubrir en
estos querubines un simbolo del hombre interior y exterior que hay en toda
persona:

Pero conténtame mucho aquella pintura para el mysterio y significacién
veri tabernaculi. Templum enim Dei sanctum est quod estis vos: sicut
scriptum est quoniam inhabitabo in eis &. En este templo, que es el hombre
ay masculus et foemina, | Jacob et Esau, spiritu et anima. Pues quando ia
el Esai no persigue a su ermano, antes en conformidad lo abraga, el
luchador se haze Israel, y el assiento de Dios sobre las alas, i lo sublime
y bolador destos simplices ia parvulos masculus et foemina que biven en
conformidad uno frontero de otro sin estorvarse.*!

Ya en Madrid, Pedro de Valencia fue encargado por la Junta del Catslogo
de don Bernardo de Sandoval de expurgar los emblemas que sobre Ezequiel
habian compuesto los padres Jerénimo Prado y Juan Bautista Villalpando. En
su censura se extiendo sobre la inadecuacién de determinadas figuras a sus

* Ibid., pig. 393.
4 ANTOLIN, Guillermo (ed.): Art. cit., XL, pag. 496.
. Ibid., pag. 497,

El humanismo después de 1600 265

referencias biblicas y etimolégicas, dando prueba de la exigencia erudita que
al compositor de imagenes se le exigia durante esa época. Como seiiala
Rensselaer Lee, «la teoria del pintor erudito, hermano gemelo del poeta
erudito cuyo prototipo era el doctus poeta de la antigiiedad, fue un elemento
importante en la doctrina del ut pictura poesis»*. Pero esta teorfa casi nunca
llegé a convertirse en una realidad absoluta y fueron los poetas, los huma-
nistas, los que se encargaron de paliar las deficiencias eruditas e iconolGgicas
de los pintores. Esta fue la causa por la que se multiplic6 la colaboracion entre
los hombres de letras y los artistas, sobre todo a través de los programas
iconograficos, que se proponian dar un orden simbélico a un espacio definido
por la arquitectura e informar el trabajo de la pintura y la escultura. Con este
prop6sito y con el de ejemplificar el buen gobierno piblico y privado,
compuso Pedro de Valencia su traza de las virtudes:

Propédnese si serd bien que se pinten en la galeria las imdgenes de las
doce virtudes, las quatro Cardinales, acompaiiadas de otras ocho subor-
dinadas a ellas, la Prudencia con la Providencia i la Solertia, la Justicia con
la Clemencia i la Gratitud, la Fortaleza con la Magnanimidad i la
Constancia, la Templanga con la Magnificencia y la Frugalidad. Del
egercicio de estas virtudes se siguen como frutos dellas en los reinos y en
las republicas, Felicidad, Paz, Concordia, Abundancia, Victoria, Honra,
Fama i Eternidad. Adémanse la pintura de estas virtudes i de sus frutos
con algunos simbolos i egemplos.*?

Como indica Ema Mandowsky, la Edad Media habia forjado unas
representaciones dogméticas y cerradas de las Virtudes, que con el Renaci-
miento fueron sustituidas por un tipo de alegorizacién mds flexible y con una
mayor multiplicidad de conceptos®. Una de estas variantes aportadas por el
humanismo fue la vinculacion de 1a alegoria a la persona de reyes y nobles,
sobre todo en tdmulos funerarios, como el de Felipe II més arriba mencio-
nado®. En el programa de Pedro de Valencia, cada una de las virtudes y sus
frutos van acompafiados de uno o dos simbolos y un ejemplo histérico que

2 Ut pictura poesis. La teoria humanistica de la pintura, Madrid, Cdtedra, 1982, pag. 73.
4 «Descripcién de la pintura de las virtudes», BNM, Ms. 13.348, fol. 22r.
4 (Ricerche intorno all’lconologia di Cesare Ripa», en La Bibliofilia, XL1, 1939, pag. 22.

4 Cfr. PANOFSKY, Erwin: Estudios sobre iconologia, Madrid, Alianza Editorial, 1989,
pig. 253.



266 _ Luis Gémez Canseco

los ilustra. Las virtudes se ordenan en grupos de tres, las principal mas dos
secundarias. Tanto los simbolos como los ejemplos debian pintarse en
espacios situados inmediatamente debajo de la representacién de las virtudes.
La Prudencia estd simbolizada como Minerva, con una guirnalda de oliva,
una lechuza a los pies y en compaiiia de Solon, Pericles, Fabio Maximo y
Cayo Lelio. Los dos simbolos elegidos por Pedro de Valencia aparecen en
la Iconologifa de Cesare Ripa y en los Emblemas de Alciato. El primero es
la cabeza del dios Jano, «mediante la cual -dice Ripa- se ordena y se dirige
cuanto se debe hacer, naciendo tanto de la atenta consideracién de las cosas
pasadas como de las futuras»*, El segundo simbolo son los 4nades que pasan
con piedras en el pico para no despertar a las dguilas. La idea procede de la
Historia natural de Plinio y desde Alciato pasa a los Emblemas morales de
Juan de Horozco y Covarrubias, que lo utiliza en el emblema XLI del libro
111 con el significado de silencio®. Los ejemplos histéricos son los de Maico
Porcio Catén y Pirro, rey del Epiro. La primera de las dos virtudes menores
que acompaiian a la Prudencia es la Providencia, representada como una
doncella mirando a 1o lejos y con «su vestidura sembrada de o0jos»*, cuyo
simbolo es el alcién, también presente en Alciato, y cuyo ejemplo es Anibal
en la batalla de Cannas; la segunda es la Solercia, la astucia, representada por
una mujer vestida de diversos colores, segin la diversidad de pensamiento,
y cosiendo una piel de zorra a una de ledn, es decir, la astucia con la fuerza.
Como compaiieros tiene a Sinén y a Ulises. Sus simbolos son una zorra que
pasa un rio helado atenta al ruido del hielo y un cuervo que para beber en
un cantaro lo llena de piedras hasta que el agua alcanza el nivel deseado. Eil
las notas previas a la redaccion definitiva, Pedro de Valencia nos informa que
la mayoria de los ejemplos estan tomados de las Vidas paralelas de Plutarco
y de los Hechos y dichos memorables de Valerio Mdximo, que se encontraban
entre los libros que recibié de Montano®. Para el ejemplo de la Solercia anota:
" «Valer. Max. pag. 305», donde se narra la historia de cémo Darfo gané el

4 Jconologia, Madrid, Akal, 1987, II, pag. 233.

47

Emblemas morales, Zaragoza, Alonso Rodriguez, 1604, fol. 182r.
‘¢ BNM, Ms. 13.348, fol. 22v.

¥ Cfr. RODRIGUEZ MONINO, Antonio: «La biblioteca de Benito Arias Montano.
Noticias y documentos para su reconstruccién (1548-1598)», en Revista del Centro de Estudios
Extremerios, t. X11, 1928, pags. 572-573.

El humanismo después de 1600 267

trono de Persia gracias al engafio por el que hizo a su caballo relinchar primero
que los otros seis aspirantes.

La Justicia, como segunda virtud cardinal, tiene de fondo una pirdmide
triangular en cada una de cuyas gradas estin reyes, nobles y gente popular,
representando las tres formas de poder, monarquia, aristocracia y democracia.
La doncella que simboliza la virtud tiene alas, pues sélo el gobierno de Dios
es perfecto, y lleva en la mano una espiga, «que significa que de la buena
administracién de la justicia se sigue labrarse los campos i ser favorecidos
los sembrados con las lluvias i bendicién del cielo»®. Los simbolos de la
Justicia son similares a los que recoge Ripa, los fasces romanos y el avestruz,
como representacién de la Aequitas 3. El ejemplo es el de Teleuco castigando
como juez a sus hijos. La Clemencia esta representada exactamente igual que
una de las ocho virtudes que para la Sala Capitular de la catedral de Sevilla
pint6 Pablo de Céspedes, vestida de blanco, con un cordero en su regazo y
arrojando lejos de si una vara. Sus simbolos son el arco iris, que significa la
paz de Dios con los hombres tras el diluvio, y «la hierba betonica», con usos
medicinales en sus hojas externas, pero venenosa en su raiz. El ejemplo es
el mismo que vimos seleccionado por fray José de Sigiienza para la biblioteca
de El Escorial: Constantino quemando las acusaciones contra Arrio y otros
herejes en el concilio de Nicea. «En un palacio -dice respecto a la tercera
virtud- que tenga muchas puertas todas abiertas estd sentada en medio en
throno real la Gratitud, una princesa mui hermosa, alegre i affable»?. Va
acompafiada de dos matronas, la Raz6n y la Memoria, y lleva una cornucopia,
coronas y premios. Sus simbolos son la cigiiefia, que segtin Plinio llevaba
sobre los hombros a sus padres cuando no podian volar y el cocodrilo que
ayudado a limpiarse de sanguijuelas por un pequefio pdjaro, no le ataca®.
Como ejemplo, encontramos a Alejandro Magno premiando a sus tropas, tal
como narra Plutarco.

El tercer grupo de virtudes esti formado por 1a Fortaleza, la Magnanimidad
y la Constancia. La primera de ellas se representa como la diosa Palas, con
una imagen de la victoria en la mano derecha y una lanza en la izquierda.

* BNM, Ms. 13.348, fol. 23r.
St Cfr. RIPA, C.; Op. cit., 11, pag. 10.
% BNM, Ms. 13.348, fol. 24r.
% Cfr. RIPA, C.: Op. cit., 1, pg. 468.



268 Luis Gémez Canseco

Sus simbolos son el rinoceronte y el toro y su ejemplo,-el de Horacio Cocles

en el puente Sublicio. La Magnanimidad es una amazona armada y atacando
una fortaleza, simbolizada por un le6n y un halcén que libera a su presa y
cuyo ejemplo es Anchuro, hijo de Midas, que se arroja al abismo para salvar
a los suyos. La figura de la Constancia tiene atributos similares a los que
propone Cesare Ripa: una doncella sentada sobre una piedra cuadrada «con
la una mano sobre el muslo i con la otra alta como quien affirma una cosa
que a dicho»*. Sus simbolos son dos tépicos de la literatura de abolengo
estoico y que tuvieron un enorme éxito en la emblematica: la roca en medio
de las olas y la encina azotada por los vientos. El ejemplo estd tomado de
Valerio Maximo, que relata como Atilio Régulo volvié a Cartago tras ser
liberado para cumplir su promesa.

La Templanza encabeza el idltimo grupo de virtudes. Es una.doncella
sentada con un freno y un cinto, sujetando a Baco de un lado y a Venus y
Cupido del otro. Como simbolos, la cabeza de un toro coronada de hojas de
higuera y un elefante comiendo con moderaci6n en un caldero pequefio, figura
que recoge Ripa como simbolo de la Templanza®. En este caso se seleccionan
dos ejemplos: el del joven Escipién que renuncia al regalo de una joven
esclava espaiiola y la devuelve a sus padres y el de Marco Curcio Dentato,
tomado de Valerio Maximo, que rechaza de los embajadores enemigos. Como
complementos de la Templanza aparecen la Magnificencia, una doncella que
recoge frutos con una mano y con la otra los reparte, y la Frugalidad, una
mujer que cuida de una casa en la que se gnardan riquezas. Los simbolos de
Ia primera son un teatro y el Coloso de Rodas, como muestra de Ias obras
publicas, y su ejemplo rompe con la continuidad de las referencias clésicas,
optando por un modelo contemporaneo:

No es ragén buscar el exemplo de la Magnificencia en la antigiiedad
teniéndolo tan ilustre i cercano en la persona del rey Don Philippe 2?nuestro
sefior, que se pintard mirando su obra de la fabrica de San Lorenzo.%

Los simbolos de la Frugalidad son una colmena y unos jilgueros contentos
con s6lo comer semillas de alcachofa. A la hora de comentar el ejemplo de

* BNM, Ms. 13.348, fol. 24v.
% Cfr. RIPA, C.: Op. cit., 11, pag. 355.
% BNM, Ms. 13.348, fol. 25r.

-

El humanismo después de 1600 269

Marco Antonino Pio, tomado de Plutarco, Pedro de Valencia vuelve a mostrar
las directrices de su pensamiento, pues destaca en el emperador romano el
«particular cuidado de moderar los gastos del imperio i de su casa, infor-
mandose de ello i reconociendo los que se podian escusar o reducir a menos»>".

Las siguientes alegorias son los frutos que del ejercicio de las virtudes se
alcanzan en el gobierno de un reino y aparecen ordenados en dos £rupos, uno
inclinado hacia lo piblico y otro hacia lo privado. El primero de ellos es la
Felicidad, que se representa arrimada a un pedestal con el regazo lleno de
frutas y portando el caduceo de Mercurio en la mano derecha. Sus simbolos
son el vellocino de oro y la vid abrazada al olmo, tema cldsico que aparece
no s6lo en Alciato sino como t6pico de todo el petrarquismo. El ejemplo es
de uno indicativo de las tendencias personales del cronista: Solén explica a
Creso que la dnica felicidad verdadera esté en el interior y no en las riquezas.
La Paz adopta exactamente una de las figuras que Ripa habia seleccionado
para la Clemencia, una doncella con un ramo de oliva y quemando un montén
de armas®. Los simbolos son tradicionales, uno de origen biblico, la paloma
con un ramo de olivo, y otro pagano, el caduceo de Mercurio, «porque dezian
que este Dios era embajador que mediava i componia paces entre los Dioses
i los hombres»*. La Pax Romana de Augusto, bajo la que naci6 Cristo, es
el ejemplo elegido. La imagen de la Concordia es una doncella con un plato
lleno de corazones y un estandarte imperial. De nuevo son motivos animales
los utilizados como simbolos, las cornejas, que van siempre en pareja, y unos
peces pequeiios, llamados «Apuas». que van en bancos para protegerse.
Timole6n Corintio y su hermano Teéfanes son su ejemplo. La iltima virtud
de caricter piblico es la Abundancia, representada en ‘sus rasgos mas
comunes, coronada de flores y frutos, con una cesta colmada de bienes, un
manojo de espigas abiertas y acompafiada de una higuera y un pavo como
simbolos. El ejemplo que propone Pedro de Valencia tiene una referencia
directa a su «Discurso sobre el precio del pan»: el «perfecto de la Annona,
un magistrado romano encargado por el Estado de suministrar trigo a la ciudad
y de repartirlo entre los mas necesitados, aun cuando no tavieran con qué
pagarlo e incluyendo entre ellos a los nifios de hasta nueve afios.

7 Ibid., fol. 25v.
% Cfr. RIPA, C.: Op. cit., I, pag. 191.
% BNM, Ms. 13.348, fol. 25v.



270 Luis Gémez Canseco

Los cuatro iltimos frutos de la virtud van sin el ejemplo por la necesidad
de adaptarse al espacio arquitecténico: «No ai lugar en los repartimientos de
la traga donde se puedan pintar»®, Son la Victoria, la Honra, la Fama y la
Eternidad. La Victoria est4 representada segin una de las trece opciones que

ofrece Ripa, con alas, una corona de laurel y sobre: el espolon de una nave, .

«que es mui cierto -apostilla el cronista- aquel parecer de todos los capitanes
antiguos, que no puede ningdn grande Imperio, ni Monarchia alcangar ni
conservar victorias ni sefiorios en la tierra no siendo sefior del mar i de la
navegacién»®, Sus simbolos son los tradicionales, el laurel y la palma. La
Honra es una doncella a caballo, coronada de laurel y con el sol en medio
de la corona, como «algunas borlas de las colores que usan las universidades
en los bonetes de los dotores de cada facultad de letras»®2, Los simbolos son
los de Hércules, la clava, el 4guila y la piel de leén. La Fama aparece con
unas alas llenas de ojos, en actitud de vuelo, con un manto poblado de lenguas
y orejas. Con una notable conciencia de modemidad, Pedro de Valencia
propone pintarla repartiendo octavillas: «llena una mano de papeles que con
la otra los va sacando i esparciendo por el aire»®. Ripa la-habia figurado asi,
pero sin esa ultima nota caracteristica que parece absolutamente original. Sus

- sfmbolos son el rayo entre las nubes y Pegaso. Finalmente, la Eternidad es
una doncella de cabellos blancos, pero virgen y hermosa que van en un carro
tirado por dos elefantes y conducido por dos nifios. El simbolo que la
acompaiia es el ave fénix,

No se pueden determinar con exactitud las fuentes de Pedro de Valencia
para este programa iconogréfico. Es muy posible que conociera la Iconologfa
de Ripa por mediacién de Céspedes, que habfa estado por dos veces en Roma
y que tuvo necesariamente que leerla. Algo parecido puede decirse de los
emblemas de Alciato o de los de Juan de Horozco y Covarrubias. Pero no
parece que guarde correspondencia absoluta con ninguno de estos textos, a
pesar de sus deudas y similitudes. Pedro de Valencia parece actuar con notable
libertad, sobre todo en lo referente a la caracterizacién de las Virtudes y a
los ejemplos, dando clara preferencia en muchos casos a la inventio sobre la

© JIbid., fol. 27r.
8 Ibid., fol. 26r.
2 Ibid., fol. 26v.
§2 Ibid., fol. 26v.

El humanismo después de 1600 271

imitatio, como-en la eleccion de Felipe II para ejemplo de la Magnificencia
o la representacién de la Fama repartiendo papeles impresos. Una de las
fuentes que si parece predominante es la Historia natural de Plinio, aunque
sea comiin a toda la emblematica italiana y a su interés por las analogias
animales y vegetales®. Sorprende en este programa iconogréafico el casi
absoluto protagonismo de los motivos cldsicos y paganos y la total ausencia
de referencias biblicas. Lo normal hubiera sido que Pedro de Valencia, como
fray José de Sigiienza en la biblioteca escurialense, uniera los temas clésicos
a los biblicos. El sujeto politico no era excluyente, pues ejemplos
paradigmadticos de las virtudes podian encontrarse en las mujeres fuertes del
Antiguo Testamento® o en las obras del propio Arias Montano, que se habia
ocupado del gobierno y sus formas en los comentarios De optimo imperio y
De varia republica. Es probable que ya en el encargo se prefijara esta
condicién y que no dependiese de la voluntad del autor el prescindir de
motivos religioses. Esa misma ausencia de temas y simbologia cristiana
singulariza el programa del cronista, que por formas e intenciones estd muy
préximo a los elaborados durante el siglo XVIII sobre las virtudes civicas y
politicas. La intencion dltima de Pedro de Valencia es utilizar el arte como
medio de comunicar un sistema y una actitud politica. En afinidad con el
pensamiento platénico y horaciano, el arte perfecto y util debe aprovechar el
deleite que causa para instruir, mostrando los paradigmas del bien y de la
verdad y dirigiendo el comportamiento de los hombres. Pedro de Valencia
procurd dirigir el de un rey.

3. Hacia una literatura de contenidos morales.

La preferencia que Pedro de Valencia muestra por los contenidos de la
literatura y las formas artisticas y su valoracién secundaria de los elementos

¢ Cfr. LEDDA, Giuseppina: Contributto allo studio della letteratura emblematica in
Spagna (1549-1613), Pisa, Guido Fossataro, 1970, pags. 22-23.

 Ctr. SEBASTIAN, Santiago: Contrarreforma y barroco. Lecturas iconogrdficas e
iconoldgicas, Madrid, Alianza Editorial, 1981, pdg. 258.



274 Luis Gémez Canseco

Los modelos elegidos fueron autores de ascendencia estoica, pues existia
el convencimiento de que, siguiendo su estilo, se alcanzaria una mayor
eficacia moralizante. Sus rasgos generales van a ser un lenguaje cortado, frases
de tono sentencioso, gusto por las paradojas, tanto en el estilo como en el
género literario, la buscada profundidad del sentido y el tono aleccionador.
En Espafia, fue Luis Carrillo y Sotomayor, cuyas obras aprobé Pedro de
Valencia, ¢l primero en imitar consciente y voluntariamente el estilo de Séneca
en su traduccion del De brevitate vitae. En menor grado, la influencia de
las Pldricas de Epicteto llega al mismo Pedro de Valencia, que compuso su
tratado «Sobre los que pretenden vivir con quietud» siguiendo sus directrices
y que en otros escritos mantiene ciertos rasgos significativos, como ¢l uso
continuo de diminutivos, las comparaciones naturales, la antitesis y, sobre
todo, la utilizacién de la segunda persona para una aproximacion afectiva al
lector. La ficcién de un interlocutor fue comiin a buena parte de la literatura
espiritualista de los siglo XV y XVI'y estd vinculada al desarrollo del género
epistolar. Recordemos s6lo dos hitos, aunque fundamentales, la Imitacién de
Cristo de Tomds de Kempis y el Enchiridion de Erasmo.

La condena del uso de la retérica como ocultamiento de la verdad estd
presente en no pocos de los humanistas cristianos. Asi lo hemos visto en Vives
y Erasmo, o en el padre Sigiienza, que condenaba los excesos hiperbélicos
en la oratoria de sus hermanos de religion, en el Brocense o en Francisco
Sénchez, que en su Qitod nihil scitur advierte a su interlocutor:

Ni esperes de m{ compuesta y atildada expresién. Si me pusiera a
escoger las palabras y a usar de giros elegantes, la verdad se mie escaparia
de entre las manos. Si buscas elocuencia, pidesela a Cicerén, cuyo era este
oficio: yo hablaré con suficiente hermosura, si hablare con suficiente
verdad. Quédense las bellas palabras para los poetas, los cortesanos, los
amantes, las meretrices, los rufianes, aduladores, parésitos y gentes de esa
laya, que tanto se precian de hablar bien,”

También Pedro de Valencia parece renunciar a los usos retéricos y
oratorios en favor de la verdad. Al hilo de sus comentarios filos6ficos en las
Academica, escribe: «A nosotros nos interesa mas la claridad que la elegancia
o la brevedad»™. No nos encontramos lejos del ideal lingiifstico de Juan de

™ Que nada se sabe, ed. cit., pag. 37.

™ Academica sive de iudicio erga verum, ed. cit., pig. 83.

El humanismo después de 1600 275

Valdés. Ni Pedro de Valencia, ni fray José de Sigiienza, ni el Brocense, ni
Cervantes optaron por los modos de la literatura barroca y contrarreformista.
Parece pervivir en ellos el mismo deseo de sencillez, naturalidad y claridad
que habia movido a los protagonistas del humanismo cristiano.

La estética apuntada en los escritos de Pedro de Valencia se mantiene,
como casi todo su pensamiento, por un equilibrio inestable de fuerzas entre
los ideales del humanismo y las tendencias contrarreformistas. Como el propio
Cervantes, con el que también coincide en el disefio estructural de un modelo
novelesco, va a mantener una postura ecléctica ante los problemas de la
inventio, el ingenium y la imitatio. Don Quijote es el ingenioso caballero, pero
basa su ingenio en un modo de imitacién. Pedro de Valencia en su carta a
Gongora, cuando opta por el De sublimitate como paradigma critico, estd
destacando los elementos naturales del poeta, la capacidad de generar nuevas
y distintas realidades, la inventio, pero al mismo tiempo recomienda encare-
cidamente la imitacién de los modelos de la antigiiedad. Como sefiala Manuel
Pérez Lopez, «su concepto de ingenio carece de 1os concretos perfiles de aquel
plenamente barroco elaborado por Gracidn»", La misma seleccién de autores
que hace para Gongora es verdaderamente significativa: Homero, Estesicoro,
Arquiloco, Pindaro y, sobre ellos, David, Isaias, Jeremias «y los demas
profetas»; de entre los latinos, poco mas que Horacio y Virgilio; ninguno de
entre «los italiano modernos, que tienen mucho de parleria y ruido vano»™.
El mismo reparo hacia los autores modernos se repite en ¢l padre Sigiienza.
Las aprobaciones que de textos poéticos hizo Pedro de Valencia mantienen
un similar equilibrio entre ingenio e imitacién. De Carrillo y Sotomayor dice
que «la Poesia estd compuesta con mucho ingenio, y singular elegancia, y la
Prosa escrita con artificio, y eloquencia no vulgar»™; de Herrera destaca el
«ingenio, erudicion i lenguage» comparable a los poetas antiguos y mejor que
en los modernos™; de la historia de Leucipe y Clitofonte subraya las «arti-
ficiosas i dtiles ficciones»™, Pedro de Valencia se mantiene entre el canon

7 PEREZ LOPEZ, M.: Op. cit., pag. 29.
 Millé, pag. 1136.
™ Libro de la erudicién poética, Madrid, CSIC, 1946, pag. 7.

5 Versos de Fernando de Herrera emendados i divididos por él en tres libros, Sevilla,
Gabriel Ramos Vejarano, 1619, pig. 2.

¢ AGREDA Y VARGAS, Diego de: Los mds fieles amantes, Leucipe y Clitofonte, historia
griega por Aguiles Tacio Alexandrino, ed. cit. Aprobacién de Pedro de Valencia.



276 Luis Gémez Canseco

estético creado en el Renacimiento y las transformaciones que de é1 hace el
mundo barroco. En esa cultura barroca, dice Umberto Eco, «por primera vez
el hombre se sustrae a la costumbre del canon (garantizada por el orden
césmico y por la estabilidad de las esencias) y se encuentra, tanto en el arte
como en la ciencia, frente a un mundo en movimiento que requiere actos de
invencion. La poética del asombro, del ingenio, de 1a metdfora tiende en el
fondo (...) a establecer esta tarea inventora del hombre nuevo»’’. Es el ambito
estético de Gongora; Pedro de Valencia a pesar de sus afinidades, de su
proximidad en la valoracién del ingenio, no pertenecia a él. De ahi sus
indefiniciones y sus reparos a la creacién gongorina. Para él, la verdadera
dimensidn de la creacion poética, de toda labor artistica, estaba en su objeto,
en su contenido y sus preferencias, como las de su maestro, se inclinaban hacia
una poesia de tema religioso o moral. No debemos, sin embargo, olvidar las
repetidas proclamaciones de la libertad y autonomia del ingenio poético
formuladas por Arias Montano en sus Rethoricorum y que Garcia Berrio
vincula acertadamente a juicios similares de Vives™. De hecho, el mismo
Pseudo Longino representa la primera formulacién de una concienciamoderna
del arte que, como sefiala el propio Garcia Berrio, no va a triunfar definiti-
vamente hasta que se manifiesten las primeras variantes antirracionalistas y
prerromdnticas del siglo XVIII™,

Dos prélogos compuestos por Pedro de Valencia para colecciones poéticas
de Arias Montano nos van a dar la exacta dimensién de su pensamiento
literario. El primero es una breve nota manuscrita, «Petrus Valentia Lectori».
Apenas podemos extraer ninguna idea definitiva de este textos, en el que eI’
humanista presenta al lector una nueva edicién y subraya la enorme riqueza
que puede hallarse en la obra de su maestro: «Quod exiguo voluriine magnum
thesaurum petetur vera simplici et genuina christiana disciplina refertissimum
complecteretur»®. Se destaca la plenitud con que estos versos abarcan la

" QObra abierta, Bafcelona, Artel, 1985, pag. 78.

™ Cfr. Formacidn de la teoria literaria moderna 2. Poética manierista del Siglo de Oro,
Milaga, Universidad de Murcia, 1980, pig. 346.

7 Cfr. GARCIA BERRIO, Antonio y HERNANDEZ FERNANDEZ, Teresa: La Poética:
. Tradiciéiz ¥ Modernidad, Madrid, Sintesis, 1988, pag, 34.

® BNM, Ms: 5585, fol. 94r. «El cual contendrfa e incluirfa un gran tesoro en un pequefio
volumen, repletisimo de verdadera y genuina doctrina cristiana para el simples.

El humanismo después de 1600 277

verdadera doctrina cristiana y termina afirmando que, si asf ocurre, se debe
mds a la generosa inspiracion divina que al simple ingenio humano. Como
consecuencias pueden seguirse la creencia en la participacién divina en el acto
de creacién poética y la inclinacién hacia una literatura de contenido
preferentemente cristianos. El segundo texto es el prefacio a Hymni et saecula,
publicado por Plantino en 1593. Juan Alcina ya sefialé su importancia dentro
de la poesia hispano-latina del siglo XVI y mostré sus coincidencias con las
ideas que, sobre la creacion poética, vierte fray Luis en De los nombres de
Cristo®. Comienza Pedro de Valencia denostando nuevamente «el abuso en
las cancioncillas verndculas»® y diferencia, como hacia Plat6n, entre la poesia
falsa y la verdadera. Entre ambas existe la misma distancia que entre la
sofistica y la filosofia. La verdadera poesia usa de la retérica, la imitacién
y la misica para elevarse a través del alma hacia Dios. Aunque su esencia
esta en el impulso divino que nos lleva a enarrare gloriam Dei, como lo hizo
Adén y como lo hicieron los verdaderos poetas, «quales Moses, Samuel, David,
Salomon, Isaias, Ieremias, caeteri» ®. La ascendencia platénica del pensa-
miento de Pedro de Valencia se concentra en dos nicleos: la creacién como
manifestacién de Dios en el hombre y el rechazo de la poesia puramente
artificiosa, retérica, que no es reflejo del mundo superior y no se concentra
en la divinidad o en el alma. '

Junto a los modelos biblicos, el propio Arias Montano habia destacado la
importancia de la poesia moral de Horacio. Ese fue el camino seguido por
no pocos de los autores de cancioncillas vulgares préximos al circulo de
Montano y Pedro de Valencia. Herrera habia intentando en alguna de sus
canciones dar forma a una poética biblica en lengua romance, que no llegé
a cuajar ni aun en la poesia religiosa. Fue Horacio, que habia ofrecido la clave
tedrica del wutile dulci, quien también facilité el paradigma literario. La
profesora Lépez Bueno explica la causa de esta eleccion:

En ese fondo ético que se va perfilando como generador fundamental
de la poesia, es lo mds 16gico que Horacio emerja como modelo favorito,

8 «Tendances et caractéristiques de 1a poésie hispano-latine de la Renaissance», en
REDONDO, Augustin (ed.): L'humanisme dans les letires espagnoles, Paris, Librairie
Philosophique J. Vrin, 1979, pigs. 140-141 y 146.

8 «Ilius abusum in vemaculis (...) cantinelis persenserunt», ARIAS MONTANO: Hymni
et saecula, Amberes, Cristébal Plantino, 1593, pig. 4.

% Ibid., pag. 7.



278 Luis Gémez Canseco

eligiendo tendencialmente de su poesia lo que mejor se acomodaba a las
expectativas del momento: un cédigo de comportamiento que aspira a la
dignificacién del hombre por el ejercicio de la virtus y en la vivencia
sosegada de la propia paz interior y exterior.®

A pesar de ser conocido como censor de las Soledades gongorinas, la
aportaci6n de Pedro de Valencia al campo de o literario es apenas un esbozo,
si lo-comparamos con sus escritos filoséficos 0 econémicos. Aun asi, hemos
visto ¢6mo se apunta en €l la opcidn del clasicismo formal en medio del siglo
barroco; ésta tendencia y su correspondiente moral estoica hunden sus raices
en el humanismo cristiano del X VI. Era una forma, estéril al cabo, de superar
un conflicto sentido entre los clasico y lo cristiano, que la Contrarreforma iba
aresolver definitivamente con la imposicién del paradigma religioso. Todavia

-en los primeros afios del Seiscientos hubo quien encontré una salida individual
en el humor, como Cervantes, o, como Pedro de Valencia, un refugio en la
herencia espiritual del humanismo. Al fin y al cabo eran sélo eso, soluciones
subjetivas que marcaron el colofén a un modo de entender la fe, el
conocimiento, €l arte y la propia sitnacién del hombre en el mundo.

# LOPEZ BUENO, B.: Op. cit., pag. 92.

BIBLIOGRAFIA

1. Fuentes manuscritas.

«Carta al R.P.M.F. Gaspar de Cérdoba, confesor de Felipe III, sobre el segundo tributo
de la octava del vino y aceyte, y sus inconvenientes; y sobre los prondsticos de
los astrélogos». BNM, Ms. 11160, fols. 5r- 9v.

«Carta al mismo confesor Fr. Diego de Mordones haciéndole ver los inconvenientes
de la subida de la moneda de plata. En ella también se trata sobre el impuesto
de los 18 millones, observancia en la tasa del pan, y sobre la avaricia de los
tratantes y revendedores». BNM, Ms. 11160, fols. 22r-26v.

«Discurso sobre el precio del trigo». BNM, Ms. 8888, fols, 162v-237v.

«Borrador de la carta que escrivi al lcdo. Alo. Ramirez quando fue proveido fiscal
de hazienda». BNM, Ms. 5585, fols. 96r-102v.

«Consejos a un fiscal de hazienda». BNM, Ms. 5586, fols. 18r-28r.

«Respuesta a algunas réplicas que se han hecho contra el discurso del precio del pan
para el Rmo. confesor de S.M., el Ldo. Diego Mardones». BNM, Ms. 8388, fols.
2751-304v.

«Tratado acerca de la moneda de vellén». BNM, Ms. 8888, fols. 239r-274v.

«Borrador carta al Rey sobre su intento de quitar la limosna de los presupuestos reales».

) BNM, Ms. 13348, fols. 161-19v.

«Dedicatoria a la Reina Dofia Margarita de su libro intitulado De las enfermedades
de los nifios». BNM, Ms. 8888, fols. 20r-21r.

«Discurso sobre materias del Consejo de Estado, dirigido a una persona que le pidié
dictamen». BNM, Ms. 11160, fols. 27r-69r.

«Carta a Fr. Gaspar de Cérdoba, Confesor de Felipe III, sobre conferir empleos a los
poderosos y evitar sus injusticias». BNM, Ms. 11160, fols. 10r-13v.

«Carta a fray Diego de Mardones del Convento de Dominicos de Burgos, Confesor
de Felipe III y Obispo de Cérdoba, sobre la generalidad e igualdad en el
repartimiento de cargas publicas, cultivo de las tierras. Subida de la plata, tributo
de la harina y precio del pan». BNM, Ms. 11160, fols. 17r-20v.

Tratado teolégico sobre la accién de la gracia, que comienza «Muchas cosas de
contento para mi me traxo...». BNM, Ms. 5586, fols. 35r-40r.

Comentario al versiculo «Et possuerunt omnes, qui audierant in corde suo dicentes:
Quis putas puer iste erit? Etenim manus Domini erat cum illo». BNM, Ms. 5586,
fols. 41r-48r.



280 Luis Gémez Canseco

«Al Rey Nuestro Sefior, de Pedro de Valencia, su Coronista General, sobre el
acrecentamiento de la labor de la tierra». BNM, Ms. 5586, fols. 61r-82v.
«Declaracién de Pedro de Valencia de los lugares de Arias Montano que se censuran
en el Expurgatorio Romano». Archivo Histérico Nacional, Seccién Ing. Leg
4467, n? 38, 18 fols.

«Discurso fundado creo que en el Epicteto de Arriano, sobre 1ds que pretenden vivir
con quietud». BNM, Ms. 11160, fols. 72r-76v.

«Exemplo de Principes, Prelados, y ofros varones ilustres que dexaron oficios, y
dignidades, y se retiraron». BNM, Ms. 5586, fols. 1r-17r.

«Oracién o discurso de Dién Chryséstomo que se intitula Perianachorescos, esto es,
del retiramiento, traducida del griego». BNM, Ms. 5586, fols. 29r-34r.

«De la tristeza segtin Dios i segin el mundo, consideracién sobre un lugar de san
Pablo». BNM, Ms. 5585, fols. 118r-123v.

«Descripcién de la pintura de las virtudes». BNM, Ms. 13348, fols. 22r-31v.
«Relacién de la traga de las virtudes, fecha por Pedro de Valencia y Juan Bautista
Lavafia». BNM, Ms. 5585, fols. 138r-144r (127r-134r foliacién original).

«Ad orationem Dominicam illam Pater Noster qui est in coelis Symbola». BNM, Ms.
5585, fols. 107r-118r.

Borrador al rey sobre el gobierno probablemente al llegar a la corte, que comienza

«La manifestacién de contento i gusto con que e sido recibido desta ciudad...».
BNM, Ms. 5585, fols. 163r-164r.

Nota autégrafa sobre edificios antiguos construidos bajo los auspicios de reinas y
emperatrices, que comienza «Semiramis, reina de Asyria, fundé a Babylonia...».
BNM, Ms. 5585, fols. 1751. Probablemente esta nota precedia al elogio de lareina
Margarita, por la fundacién de un monasterio de agustinas, que empieza «Para
general edificacién i egemplo de todos los fieles...»; fols. 176r-177v.

Tratado sobre la condicién espiritual de la mujer dirigido a la reina Margarita. Parece
borrador definitivo de los anteriores apuntes sobre la fundacién del convento de
la Encarnacién. Comienza «Si el loor es devido a las buenas obras i el no darlo
a quien lo merece es injusticia...». BNM, Ms. 5585, fols. 178r-184r.

Censura a los Comentarios de Ezequiel de los padres Gerénimo Prado y Juan Bautista
Villalpando, impreso en Roma en 1596. Comienza «Por mandado de la Junta
de] Catdlogo congregada por orden del Ilustrissimo Sefior Cardenal Inquisidor
General...». BNM, Ms. 149, fols. 159r-167v. ,

«Exposicién» sobre el primer capitulo del Génesis. BNM, Ms. 149, fols. 184r-193v.

«Descripeion de la justicia en ocasién de querer Arias Montano comentar las leyes
del reino». BNM, Ms. 13348, fols. 32v-33r.

Advertencias de Pedro de Valencia y Juan Ramirez acerca de la impresién de,la
Pardfrasis Chaldaica. BNM, Ms. 502. :

Observaciones sobre la Sagrada Escritura del padre Andrés de Leén. BNM, Ms. 503.

El humanismo después de 1600 281

«Discurso dirigido al Arzobispo de Toledo, sobre que no se pongan cruces en los
lugares inmundos». BNM, Ms. 11160, fols. 1r-4r.

«Carta al mismo fray Gaspar instando a la prohibicién de los prondsticos». BNM, Ms.
11160, fols. 14r-v.

«Carta a Fr. Diego de Mardones, del Convento de Dominicos de Burgos, Confesor
de Felipe 32 y Obispo de Cérdoba, remitiéndole para el Rey un discurso sobre
la tasa del Pan». BNM, Ms. 11160, fols. 15r-16v.

«Carta al Duque de Feria, Virrey de Sicilia, sobre la poblacién y aumento de la villa
de Zafra». BNM, Ms. 11160, fols. 21r-v.

«Tratado acerca de los Moriscos de Espaiia». BNM, Ms. 8888, fols. 3r-160ov.

«Carta a Fr. Diego de Mardones, Confesor del Rey Nuestro Sefior». BNM, Ms. 8888,
fols. 1r-3r.

«Carta del Doctor Pedro de Valencia al Doctor Luciano de Negrén (familiar)». BNM,
Ms. 18692%, 1 folio.

«Para la declaracién de una gran parte de la Estoria Apostdlica en los Actos y en la
epistola ad Galatas advertencias». BNM, Ms. 464, fols. 1r-96v.

«Carta al Duque de Feria sobre el enquentro que tuvo con el Cardenal Baronio cerca
de las cosas de Sicilia sobre lo que escribié negando la venida de Santiago a
Espafia y ofras opiniones que siguié». BNM, Ms. 11160, fols. 76v-79r.

«Carta al Licenciado Ontiberos, Prior de Santiago del Espada, sobre un lugar de
Plinio». BNM, Ms. 11160, fols. 69v-71v.

«Discurso para el Duque de Feria al dar gracias al rey por haberle nombrado virrey
de Sicilia». BNM, Ms. 5585.

«Sanctis D.N. Paulo V Pont. Max.». BNM, Ms. 5586, fols. 57r-60v.

«De los autores de los Libros Sagrados y del tiempo en que se escrivieron, meniorial
sacado por la mayor parte de Sixto Senes, y de los Annales del cardenal Baronio».
BNM, Ms. 5586, fols. 83r-87r.

«Discurso en materias de guerra y estado, compuesto con palabras y sentencias de
Demdstenes». BNM, Ms. 11160.

«De los libros del Nuevo Testamento». BNM, Ms. 5586, fols. 87v-92r.

Epitafio a Plantino. BNM, Ms. 5585, fol. 94r.

«Ad lectoribus». BNM, Ms. 5585, fol. 94r.

«Al Rey Nuestro Sefior. Consideracién de Pedro de Valencia, su cronista. Acerca de
las enfermedades y salud del reino». BNM, Ms. 7845, fols. 128r-139v.
«Sobre las Guerras de Flandes de Gerénimo Conestaggio». BNM, Ms. 5586, fols. 93r-

114v.

«Tratado de los odios del pueblo gentil y hebreo y la paz cristiana». BNM, Ms. 11160.

«De Igne de Teofrasto». BNM, Ms. 6322, fols. 35r-46v.

«Thucydidis Oloris F. historiasque liber primus». BNM, Ms. 6322, fols. 47r-50v.

«De hebraeorum coro expensa quaedam et examinata». BNM, Ms, 5585, fols. 153r-
157r:



282 Luis Gémez Canseco

«Sobre el pergamino y ldéminas de Granada». BNM, Ms. 2316, fols. 1r-30r.

"'MEDINA CONDE, Cristébal: «Informe a los eruditos sobre la oposicién que hicieron
a los descubrimientos antiguos de Granada el famoso antiquario Pedro de
Valencia y otros literatos». BNM, Ms. 1271, fols. 28r-41v.

ANONIMO: Noticias sobre la vida de Pedro de Valencia. BNM, Ms. 5781, fols. 135r-
136v.

Poder del comendador Arias Montano al Bachiller Juan Lépez, presbitero. Comienza
«Sepan quantos esta carta vieren como yo el comendador Arias Montano del
Consejo del Rey ...». Fechado en Aracena a 17 de agosto de 1593. Archivo
Notarial de Aracena.

- ARIAS MONTANO; «Carta de Arias Montano a Mateos Vézquez de Leca». BNM,

Ms. 9390, fols. 1629v-130r.

: «Disertum pro optimo linguarum usu votum». BNM, Ms. 155, fols.

1345-v.

2. Bibliografia sobre Pedro de Valencia.

ALONSO, Damaso: «Géngora y la censura de Pedro de Valencia», en Obras
completas, Madrid, Gredos, 1978, V, pégs. 495-517.

ANTOLIN, Guillermo (Ed.): «Cartas de Pedro de Valencia al P. José de Sigiienza»,
en La ciudad de Dios, XLI, 1896, pags. 341-350 y 491-503; XLII, 1897, pdgs.
127-135; XLIII, 1897, pags. 364-368 y 436-441.

CALDERON, R.: «Pedro de Valencia, el precursor», en Revista del Centro de Estudios
Extremerios, 1, 1927, pigs. 53-60.

: «El concepto de trabajo en Pedro de Valencia», en Revista del Centro de

Estudios Extremerios, 1, 1927, pags. 174-178.

: «Pedro de Valencia. Noticias para su vida», en Revista del Centro de Estudios

Extremerios, 1, 1927, pags. 360-369. Y

CROCHE DE ACUNA, Francisco: «Datos ordenados para una biograffa de Pedro de
Valencia», en Revista de Estudios Extremerios, 40, 1984, pédgs. 35-99.

FERNANDEZ Y FERNANDEZ, J.: «Pedro de Valencia. Coinentarios a un versiculo
de San Lucas, 1, 66», en Revista de Estudios Extremefios, 13, 1957, pags. 249-
260.

: «Un manuscrito de Pedro de Valencia que lleva por titulo en su portada ‘Una

gran parte de la Estoria apostSlica en los actos y en la epistola ad Galatas,

advertencias, de Pedro de Valencia, varén doctisimo y en todo género de letras

muy eminente’», en Revista de Estudios Extremefios, 31, 1975, pdgs. 259-278.

El humanismo después de 1600 283

GATES, Eunice Joiner: «An unplubished letter from Pedro de Valencia to Géngora»,
en Modern Languages Notes, LXVI, 1951, pdgs. 160-163.

JONES, John A.: «Arias Montano and Pedro de Valencia three further documents»,
en Bibliotéque d’ Humanisme et Renaissance, XXXVIII, 1976, pags. 351-354.
Nueva edicién en Revista del Centro de Estudios Extremerios, 35, 1979, pags.
293-300.

: «Pedro de Valencia’s defence of Arias Montano: The Expurgatory Indexes

of 1607 (Rome) and 1612 (Madrid)», en Bibliotéque d’'Humanisme et

Renaissance, X1, 1978, péags. 121-136.

: «De mente et electione ad Petrum Valentiam ode tricolon»: Una nota sobre

Arias Montano, Pedro de Valencia y el fomes peccati, Badajoz, Diputacién

Provincial, 1978. Separata de Revista de Estudios Extremerios, 34, 1978, pégs.

487-499.

: «Las advertencias de Pedro de Valencia y Juan Ramirez acerca de la
impresién de la parafrasis caldaica de la Biblia Regia», en Bulletin Hispanique,
LXXXIV, 1982, pags. 328-346.

LOPEZ NAVIO, José: «Nuevos datos sobre Pedro de Valencia y su familia», en
Revista de Estudios Extremerios, 18, 1962, pags. 471-508.

LOPEZ PRUDENCIO, José: Notas literarias de Extremadura, Badajoz, Diputacién
Provincial, 1979.

MARTINEZ RUIZ, J.: ~«Cartas inéditas de Pedro de Valencia a Pablo de Céspedes»,
en Biblioteca de la Real Academia Espariola, 59, 1979, pags. 371-397.
MENENDEZ PELAYO, Marcelino: «De los origenes del criticismo y del escepticismo
y especialmente de los precursores espafioles de Kant», en Ensayos de critica

filosdfica, Madrid, Aldus, 1948, pags. 117-216.

: «Apuntamientos biogrificos y bibliograficos de Pedro de Valencia», en
Ensayos de critica filoséfica, Madrid, Aldus, 1948, pags. 243-246.

MOROCHO GAYO, Gaspar: «Una historia de Felipe III escrita por Pedro de
Valencia», en Homenaje al profesor Juan Torres Fontes, Murcia, Universidad
de Murcia, 1987, II, pags. 1141-1151.

: «El testamento de Pedro de Valencia, humanista y cronista de las Indias»,

en Revista de Estudios Extremerios, 44, 1988, pags. 9-47.

: «La traduccién de Dién de Prusa de Pedro de Valencia», en Los humanistas
espanoles y el humanismo europeo, Murcia, Universidad de Murcia, 1990.

OROZ, José: «Presencia de Cicerén en las Academica de Pedro de Valencia», en
Helmdntica, XXXV, 1984, pégs. 5-50.

: «Introduccién», en VALENCIA, Pedro de: Academica sive de iudicio erga
verum, Badajoz, Diputacién Provincial, 1987.

PARADINAS FUENTES, J.L.: El pensamiento socioeconémico de Pedro de Valencia.
Tesis doctoral inédita. Universidad de Salamanca, Facultad de Filosoffa y
Ciencias de la Educacién, Seccién de Filosoffa, 1986.




284 Luis Gémez Canseco

PAREJA FERNANDEZ, Enrique M.: «La obra de Pedro de Valencia Sobre el criterio
de la verdad», en Revista de Filosofia, 8, 1949, pags. 655-670.

PEREZ LOPEZ, Manuel M.: Pedro de Valencia, primer critico gongorino, Salamanca,
Universidad de Salamanca, 1988.

RAMIREZ, Alejandro: «Una carta inédita de Pedro de Valencia», en PORQUERAS
MAYO, Alberto y ROJAS, C.: Filologia y critica hispana, Madrid, Edicién de
los autores, 1969, pags. 63-67.

RODRIGUEZ BACHILLER, Angel: «El filésofo Pedro de Valencia y su estudio sobre
la verdad», en Revista de Estudios Extremefios, 27, 1971, pags. 261-266.
SALAZAR, A.: Arias Montano y Pedré de Valencia, Badajoz, Diputacién Provincial,

1959. También en Revista de Estudios Extremefios, 15, 1959, pags. 475-493.

SANCHEZ ROMERALO, J.: Pedro de Valencia y Juan Ramirez (La hermandad entre
ambos humanistas), Badajoz, Diputacién Provincial, 1969.

: «Sobre la amistad de Pedro de Valencia y su cufiado Juan Ramirez Moreno
Ballester», en Actas del Tercer Congreso de Hispanistas, México, 1970, pags.
795-806.

SERRANO Y SANZ, José: «Pedro de Valencia», en Revista de Archivos, Bibliotecas
Y Museos, 11, 1899, pigs. 406-416.

: Pedro de Valencia. Estudio biogrdfico-critico, Badajoz, Antonio Arqueros,
1910.

SMITH, C.C.: «Pedro de Valencia’s letter to G6éngora (1613)», en Bulletin of Hispanic
Studies, 1962, pags. 90-91.

VALENCIA, Pedro de: «Segundo discurso de Pedro de Valencia acerca de los brujos
y sus maleficios», en Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos, 11, 1906, pags.
445-454. :

: «Cartas de Pedro de Valencia», en Epistolario Espariol, 11, Biblioteca de

Autores Espaiioles vol. LXVII, Madrid, Atlas, 1965.

: Academica sive de iudicio erga verum, Badajoz, Diputacién Provincial, 1987.

VINAS MEY, Carmelo: Pedro de Valencia. Escritos sociales, Madrid, Escuela Social
de Madrid, 1945.

INDICE ONOMASTICO

Abraham 171
Acquaviva, Julio 137
Acuila, Juande 66
Adan 122, 123
Agreday Vargas, Diegode 79,
84,275
Aguilar, doctor 57
Agustin, san
38,105, 110, 116, 136,
150, 207
Alagjos, fray Lucas de 33,34
Alberti, Giovanni
Battista 82, 206
Alberto, archiduque 65
Alcald, Angel 23
Alcdzar, Baltasar del 62

Alcazar, Juan Antonio de] 59, 62

Alcézar, Luis del 59, 62

Alciato 260, 261, 262,
266, 269, 270

Alcina, Juan 57, 59,277

Aldana, Prancisco de 26,129, 146

Alderete, Bernardo de 70, 76,
181

Alejandro Magno 267

Alfaro, Marco Antonio 48, 50

Alonso, Damaso 249, 250, 254

Alvarez de Toledo, Fernando,
duque de Alba 22, 243

Alvarez Turienzo, Satumino 171

Amiano Marcelino 189

Ana de Austria 262

Anchuro 268

Andrés, Gregorio de 28,41

Andrés Martin, Melquiades 171,
135, 142,151, 158,163, 165,
201

Anglada, Herederos de
Onofre 114

Anibal 266

Anteo 147

Antioco de Ascalén 98

Antolin, Guillermo 30, 32,

44, 46,62, 66, 67, 69, 70, 141,

146, 157,264

Antonino de Florencia, san 198

Antonio, san 178

Antonio, Nicolds 55, 62, 68,
74, 78

Apolonio 178

Arce, Francisco de 55

Arcesilao 98

Aretino, Pietro 47

Argensola, Bartolomé
Leonardo 79, 80

Argote de Molina, Gonzalo 63

Arguijo, Juande 59, 62

Arias Montano, Benito 18, 20,
22, 23, 24, 25, 26, 29, 31,
32, 34, 36, 37, 39, 40, 41,
43, 44, 46, 47, 50,53, 55,
56, 57, 58, 60, 61, 62, 64,
66, 67, 68, 71, 81, 85, 86,
87, 97, 102, 103,119, 120,
125, 127, 129, 134, 136, 138,
139, 140, 143, 145, 150, 153,
156, 157, 158, 159, 163, 164,
165, 166, 168, 169, 171, 173,
180, 182, 183, 184, 187, 198,
199, 201, 202,203, 204, 206,
212, 215, 219, 225, 230, 237,
257, 258, 261, 262, 263, 266,
271, 276, 277

Ariosto, Ludovico 47, 82



286 Luis Gémez Canseco

Aristocles 99

AristSteles 92, 102, 110, 112,
119, 120, 165,262

Arnauld, Antoine 118, 134

Arnold, Edward Vernon 219

Arquiloco 275

Arriano 117

Arrio 262, 267

Asensio, Eugenio 173

Atanasio 178

Atilio Régulo 268

Augusto 269

Avalle-Arce, Juan Bautista 83

Azpilicueta, Martinde 216

Baco 268
Bacon 108
Ballesteros, Inés de 30, 71
Bancroft, Richard 142
Béfiez, Domingo 141
Bafiez, maestro 41
Baquilides 253
Baroni, Victor 166
Baronio, César 32, 70, 174
Bartoli, Girolamo 242
Basilio, san 105, 119, 124
Bartel, Carlos 28, 33, 42,
140, 143
Bataillon, Marcel 23, 41, 82,
111, 133, 150, 158, 230
Bavia, Luisde 79
Bembo, Pietro 47
Benedetto, Dom 139
Benjamin Tudelense 82
Bermiddez de la
Pedraza 186, 204, 226
Beverly, John 250, 251
Blither, Karl 272
Boccaccio, Giovanni 47, 82 .
Boecio 105

Bonardo, Comelio 21
Borghese, cardenal 72

- Bouchery, Herman F. 61, 62

Boiardo, Matteo 47

Brown, Jonathan 71, 262, 263
Brun, Baltasarde 50, 66
Budé, Guillaume 47

Cabanelas 44, 45, 57, 183, 184

Cabrera, Alonso 82 .

Cabrera, Rodrigo 56

Cabrera y Cérdoba, Luis de
79, 84

Cadena, Luisde la 53, 138, 165

Calderdn, Rodrigo 65, 78

Calvino, Juan 93, 133, 134, 208

Calleja, Saturnino 227

Cano, Benito 42

Cano, Francisco 49

Cano, Melchor 169

Cafio, Juan del 24, 57,59

Cardenas, Pedro de 82, 249

Carlos I 105, 132,235

Cameades 98, 207

Caro, Rodrigo 63, 64,175,262

Caro Baroja, Julio 56, 179, 207

Carpio, conde del 48

Carrillo de Mendoza, Pedro, conde
de Priego 45,49

Carrillo de Sotomayor, Luis 79,
80, 274, 275

Carvajal, doctor 239

Cascales, Pedrode 28

Castillo de Bobadilla 229

Castro, Américo 19, 158, 115,
141

Castro, Ledn de 19, 21, 24, 25,
27,41, 80,148, 164, 167, 170

Castro, Pedro de 44, 75, 76

El humanismo después de 1600 287

Caxade Leruela 186
Cayo Lelio 266
Cele, John 136
Centoll, fray Gaspar 34
Cervantes, Miguel de
19, 83, 84, 85,94, 137,
138, 139, 175, 231, 236,
240, 275, 278
Céspedes, Baltasar de 22, 70
Céspedes, Pablo de 55, 56,
59, 62, 70,262, 263, 267, 270
Cicer6n, Marco Tulio
30, 58 97, 105, 119, 136, 200,
259, 272
Ciruelo, Pedro 175
Clair, Colin 261
Clavijo, Matias 142
Cleantes 119
Clemente VIII 49, 76
Clemente de Alejandria 119, 124
Clitémaco 98
Clusius, Carolus 46, 56
Colet 136
Colén, Cristébal 105
Conestaggio, Gerénimo
242, 243, 246, 247
Constantino 262, 267
Cérdoba, fray Gaspar de
66, 68, 71,176, 209, 224
Cornelio 156
Corral, Francisco del 87, 250
Costa, Joaquin 226
Covarrubias Horozco, Sebastidn
de 79,80,261 °
Creso 269
Crisipo 210
Croche de Acuiia, Francisco 17
Cuesta, Juandela 79, 80, 84,
182
Cuesta Gallo, Pedrode la 80
Cupido 268

Curiel, Alonso 49

Curiel, doctor 41

Curtius, Ernst R. 125, 257
Ciro 189

Chacén, Alfonso 80
Chacén, Pedro 24
Charron, Pierre 95
Chaves, Diego de 28

Dainville, Frangois de 93
D’Angers, Julien-Eymard 118
Dante 47, 82

Dantisco, Juan 158

Dario 266

David 257, 275, 277
Demetrio de Falero 252
Deméstenes 74, 257
Descartes 91, 95, 103,

104, 108, 116, 227, 247
Diaz Becerril, Diego 54
Diaz Becerril, Pedro 54
Diaz de Leén, Pedro 49
Dilthey, Wilhelm 197
Di6genes Laercio 122
Dién Criséstomo 69,

118, 119, 124, 160, 215
Dionisio el Cartujano 48
Dionisio de Halicarnaso 252
Dionisio Longino 252
Domenichini, Daniele 58
Domiciano 178
Dominguez Ortiz, Antonio 235,

239, 241
Doomio, Matias 49
Du Vair, Guillaume 95, 118
Duarte, Enrique 63



288 Luis Gémez Canseco

Eco 276

Elourdy, Eleuterio 123, 213

Elliott, J. H. 31

Enrique VIII 244

Epicteto 69,
113, 114, 117, 119, 121,
122, 126, 127, 128, 199,
202, 213, 216, 218,274

Epicwro 98, 119, 121, 150

Erasmo 19, 34, 41, 43, 48, 51,
53, 64, 82, 85, 91, 94, 96,
104, 105, 109, 111, 114, 125,
131, 132, 133, 134, 136, 140,
144, 145, 148, 150, 158, 159,
160, 161, 162, 163, 168, 169,
173, 219, 222, 227,230, 244,
272, 273, 274

Eratéstenes 69

Escipiéon 268

Escribano, Alfonso 58

Esculapio 45

Esteban, Eustaquio 167

Estéfano, Henrico 21

Estesicoro 275

Estrada, fray Luis 24

Euclides 112

Eva 123

Fabio Méaximo 266

Fabiola 165

Farfin, maestro 110

Famesio, Alejandro 141

Favorino 98

Feijoo, Benito J. 179

Felipe II 20, 22, 24, 27, 28,
49, 51, 65, 141,
231, 235, 243, 244, 262, 265, 268,
271

Felipe I 30, 64, 78, 79, 87,
137, 174, 209, 231, 242, 245

Felipe IV 175
Feria, duque de 32, 70, 74

‘Femandez de Castro, Pedro 83

Ferndndez de Moratin, Nicol4s
179
Figueroa, Garciade 30, 61,
97, 99
Filén 67
Fil6n de Larisa 98
Fontaine Verwey, Henry dela 23
Foulché-Delbosc 249
Fox Morcillo, Sebastidn 54, 229
Franklin, Benjamin 150, 216
Franqueza, Pedro 65, 66, 73
Frobenio, Jerénimo 48
Fuenllana, Miguel de la 53
Fuentes, Gilde 137
Fuentiduefias, Pedro de 24, 166
Furi6 Ceriol, Fadrique 22, 158,
245

G. de Amezia, Agustin 88

Galeno 99, 160

Galle, Philippe = 23, 63, 158, 261

Gansfort, Wensel 136, 145

Garcia Berrio, Antonio 276

Garcia Matamoros, Alfonso 53

Garcilaso de la Vega 51,79

Gassendi, Pierre 101, 103

Gates, Eunice Joiner 250

Gil, Juan, doctor Egidio 137, 165

Gil Fernandez, Luis 97

Gilberto, Jacobo 60

Gilman, Stephen 137

Gracidn, Baltasar 275

Grajal, Gaspar de 17,20

Goes, Damian 158

Godoy Alcdntara, José 76

Goémez, Francisco 18

Gémez de la Madrid, Diego 30,
49

El humanismo después de 1600

Gémez de Silva, principe de
Eboli 245
Géngora, Luis de 82, 87, 249,
250, 251, 252, 253, 254, 255,
256, 257, 260, 275, 276
Gonzélez, Luisde 17
Gonzalez Carvajal, Tomds
20, 22, 26,27, 45, 48,53, 166
Gonzilez de Cellorigo 66,
185, 186, 212
Gonzélez Dévila, Gil 79
Gottigny, Jean 210
Grajal, Gaspar
138, 164, 167, 168
Gramsci, Antonio 186, 200
Gregorio, san 39, 119
Gregorio XIII 20
Groote, Geertde 131, 136, 144
Gudiel, Alonso
138, 164, 168, 170
Guillén, doctor 55, 60
Gurmendi, Francisco 75, 76
Gutiérrez, Alonso 161
Gutiérrez Mantilla, Gonzalo 35,
36, 145

Haro, fray Juan de 36

Hércules 270

Heringio, Michael 61

Hermanos de la Vida Co-
min 91, 131, 136, 161

Hernéndez Ferndndez, Teresa 276

Herrera, Antonio 79

Herrera, Fernando de 58, 59, 62,
63,257, 275, 277

Hesiodo 211

Hinojosa, Gededn de 49

Hipdcrates 55

Hesfodo 211

Homero 253, 256, 257, 275

Horacio 58, 114, 173,
258, 275, 277
Horacio Cocles 268
Horozco, Sebastian de 261
Horozco y Covarrubias, Juan
de 261, 266, 270
Huarte de San Juan 104
Huerga, Cipriano de 53,
168, 170, 230
Huizinga, Johan 132
Hurtado de Mendoza, Diego 67
Hyma, Albert 132, 136, 144

Ididquez, Juande 74, 75
Ignacio de Loyola 96,148, 214
Ihrie, Maureen 104

Isabel Clara Eugenia 65

Isabel Vélez 54

Isafas 155,257,277

Isasa, Martin de 39

Jacob, EIF 132

Jalén, Enrique 60

Jammes, Robert . 250, 251

Jano 266

Jansen, Hendrik, Barrefelt,
Higl 17,23, 29, 33, 39, 54,
93, 96, 134, 142, 143, 145,
149, 157, 171

Jansenio, Comelio 35, 134, 139

Jadregui, Juande 63

Jerez, fray Francisco de 80

Jeremias 257, 275,277

Jerénimo, san 41, 43, 64,
105, 106, 124, 165, 166, 169

Jiménez de Cisneros, Francisco
132

Jiménez de la Espada, Marcos19,
54

289



290

Jiménez Paton, Bartolomé 80,
181

Job 121

Jones, John A. 81, 85

Jovellanos, Gaspar Melchor 226

Juan de Austria 243, 262

Juan Cris6stomo, san 105

Juan de la Cruz, san 257

Junius, Hadrianus 261

Kant, Emmanuel 108

Kempis, Toméas de 37, 48,
96, 134, 226,274

Krentzheim, Leonhart 80

Ladinez, doctor 45, 57

Laguna, doctor 104, 178

Lavaiia, Juan Bautista 74, 260

Lazaro 171

Ledda, Giuseppina 271

Lee, Rensselaer 265

Lefévre de la Borderie, Guy 19

Lefévre de la Borderie, Nicolés
19

Lelio, Eduardo 48

Ledn, Andrés de 75, 76, 85, 86,
168, 174

Ledn, fray Antonio de 40, 171

Leén, Juande 56,58

Le6n, fray Luis de 17, 20, 25,
40, 53,138, 139, 140, 148,
161, 164, 165, 166, 167, 168,
169, 170, 171, 172, 173, 212,
222,257,277

Leibniz, Gottfried W. 103

Lerma, Pedro de 138

Lipsio, Justo 23, 31, 43, 45,
49, 55, 56,57, 60, 61,92, 95,
98, 101, 118, 136, 141, 142,
143, 158, 159, 198, 210, 212,
230, 261, 273

Luis Gémez Canseco

Lisias 69
Longino, Dionisio 252, 253,
255, 256, 257, 258, 259
Lope de Vega 83, 87,137
Lépez Bueno, Begofia 251, 277,
278
Lépez de Deza 186, 226
Lépez de Hoyos, Juan
136, 137, 138, 139, 140
Lépez Madera, Gregorio 78
Lépez Navio, José 87
Lépez Toro, José 53, 140
Lorca, Pedrode 182
Lugo,Alvaro de 53
Luna, doctor 55, 60
Lutero 48,93, 105, 132,
144, 207, 208, 214
Lyra, Franciscode 64

Macario, san 67, 69, 173

Madrid, fray Diego de 34

Malara, Juande 45, 54,
136, 138, 140, 262

Maluenda, fray Tomds de 80

Mangio 112

Mandowsky, Erna 265

Magquiavelo 121, 230

Maravall, José Antonio 175,
200, 201, 208, 216, 217,
226, 232

Marco Antonino Pio 269

Marco Antonio 125

Marco Aurelio 114, 119, 124,
125, 259

Marcé Curcio Dentato 268

Marco Porcio Catén 266

Marcos, san = 41

Mardones, fray Diego
de 71, 72, 73, 77, 78,
224, 225,235

El humanismo después de 1600 201

Margarita, reina 56, 65, 72, 77,
150, 151, 152, 161, 196
Mariana, Juande 27, 140, 169
Marias, Julidn 119
Marineo, Lucio 47
Mirquez, Antonio 18
Mairquez Torres, licenciado 83
Mirquez Villanueva, Francisco
217, 236, 240
Marsilio Ficino 47,92, 132
Martin, Alonso 79
Martinez Cantalapiedra, Martin
17, 20, 81, 138, 148, 164,
167, 168
Martinez Ruiz, Juan 56, 62, 70,
263
Miartir de Angleria, Pedro 47
Masius, Andreas 19, 82
Mayans y Siscar, Gregorio 69
Medina, fray Bartolomé de 21
Medina, fray Bernardo de 34
Medina, Francisco de 45, 57, 59,
60, 62, 64, 70,262
Medina Conde, Cristébal de 76,
184
Medrano, Francisco de 62
Mena, Pedro 55
Méndez de Vasconcelos 79
Menéndez Pelayo, Marcelino 84,
107, 179, 250
Menéndez Pidal, Ramén 31
Meneses, fray Felipe de 160
Mercurio 269
Mercurio Trimegisto 121
Mersenne, Marin 103, 104
Mesitén, san 45
Mexia, Pedro 19, 47, 53,175
Midas 268
Millé y Giménez, Juan e Isa-
bel 87,249
Minerva 266

Miranda, conde de 65

Moisés 121, 277

Molina, Luis de 141

Monavio, Jacobo 49

Mongastén, Juande 76

Montaigne, Michel de 95, 98,
273

Monte Libano, arzobispo de -
75, 76, 85

Mora, licenciado 71

Morates, Antonio de 53

Morales, contador 82

Morales Oliver, Luis 202, 204

Moreno, licenciado 147

Moreno, Gonzalo 44

Moreto, Baltasar 61

Moreto, Juan 29, 31, 32, 46,
50, 56, 61; 71,97, 134, 210,
273

Moro, Toméds 48,222, 250

Morocho Gayo, Gaspar 50, 69,
70, 73,79, 87

Mosquera de Figueroa, Cristébal
63

Moulin, Charles du 19, 82

Mudarra de Avellaneda, Pedro 49

Munster, Sebastidn 82

Murillo Ferrol, Francisco 230

Museo 121

Musonio 213

Nebrija, Antonio de 109

Negrén, Luciano de 45, 49, 55,
57. 59, 60, 139

Niclaes, Hendrik 17, 142

Noé 155

Ndfiez, Ana 50

Nifiez Pérez, Diego 50, 54

Ndfiez Pérez, Marcos 54

Niiiez Pinciano, Hernén, el
Comendador Griego 80



292

Ochoa, Eugenio 97

Ockham, Guillermo de 91

Oliver, Antonio 240

Ontiveros, Alfonso 55, 70

Oroz Reta, José 98

Orozco Diaz, Emilio 251

Ortega y Gasset, José 91,
124, 214, 226, 227

Ortelio, Abraham 43, 45, 56

Osio, Estanislao 166

Osten Sacken, Cornelia von der
261

Osuna , Francisco de 48, 134

Ovando, Juan de 19, 54

Ovidio 180

Pablo, san 36, 38, 74, 100,
114, 115,.124, 127, 128,
132, 136, 153, 154, 155,
161, 172, 218, 227

Pacheco, Francisco, canénigo
45, 49,54, 57, 58, 59, 63,
64, 215,262

Pacheco, Francisco, pintor 27,
60, 63,80, 165, 173,262, 263

Pagnino, Sanctes 20, 81

Palacio, J. M. del 104

Paladin, Claudio 260

Palas 267

Palencia, fray Gaspar de 179

Paleotto, Gabriel 49

Panecio 213

Panofsky, Erwin 265

Paradinas Fuentes, José Luis 21

Paravicino, fray Hortensio F. 74,
82,83

Parma 58

Pascal, Blas 103, 118, 207

Paula 165 :

PauloIV 19

Luis Gémez Canseco

PauloV 75, 153, 179

Pedraza, Luis de 44

Pedrosa, fray Gregorio de 74

Pelorson, Jean-Luc 246

Pellicer, José de 254

Peralta, fray Juande 34

Pedraza, Luis de * 182

Pedro, san 156

Pérez, Luis de 23, 29,
33, 49, 54, 66

Pérez, Sebastian 26, 27

Pérez de Ayala, Martin 17, 53

Pérez Bustamante, Ciriaco 31, 72

Pérez Goyena, Arturo 173

Pérez Lopez, Manuel 82,
249, 252, 275 7

Pérez Pastor, Cristébal 69, 87

Pericles 266

Pescio, Andrés 56

Petrarca, Francesco 82, 105, 261

Pico della Mirandola, Giovanni
47

Pimentel, Enrique 82

Pineda, Juande 80, 173

Pindaro 160, 253, 257, 275

Pinta Llorente, Miguel de la  80;~
103, 104, 138, 140, 167, 170

Pifiero Ramirez, Pedro 60

PioV 20

Pirro 266

Pirrén 98

Plantino, Cristébal 17, 18, 23,
24, 28, 29, 31, 32, 33, 42,
50, 56, 57, 59, 66, 69,71,
86, 102, 134, 135, 136, 140,
142, 148, 149, 153, 158, 202,
216, 260, 261, 277 v

Platén . 31,92, 97, 98, 116,
120, 125, 150, 160, 221,
253, 257, 262, 277

El humanismo después de 1600 293

Plinio 55, 68,
266, 267, 271, 272
Plutarco 119, 124, 160, 236,
266, 267, 269

' Pollenz, Max 122, 123,218,

210, 213
Policiano, Angelo 47
Pomponazzi, Pietro 92, 101, 118
Ponce de la Fuente 137, 160
Popkin, Richard 97, 100, 101
Porras, Antonio 160
Portocarrero, Pedro de 25, 65,172
Portonariis, Gaspar de 20, 21, 81
Possada, Alejandro de 103, 113
Potamén de Alejandria 97, 98
Prado, Gerénimo 80, 264
Propercio 173
Ptolomeo 71
Puente, fray Juandela 79
Pulman, Juan 29
Pulman, Teodoro 21
Pufionrostro, conde de 49

Quevedo, Francisco de 83,
121, 128, 160, 186, 224,225
Quirés, Pedro 53

Radewijns, Florentinus 144
Ramirez, Alejandro 22, 45
Ramfrez, Juan 24, 31,
32, 44, 46,50, 66, 71, 75, 81,
85, 86, 87,139, 151, 168
Ramfrez de Prado, Alonso
28, 31, 49, 66, 68, 69, 73
Ramirez de Prado, Lorenzo
73, 84
Ramos Vejarano, Gabriel 63, 80,
275
Raphelengien, Francisco 19

Redondo, Augustin 237, 239,
277
Regld Campistol, Juan 235
Rekers, Ben 23,
28, 29, 32, 50, 53, 56,
142, 157
Renato, Christian 61
Requesens, Luis de 22, 25
Reuchlin, Johannes 132
Reyes Cano, Rogelio 60
Reyes Catélicos 176, 238
Ribera, Juande 65,77,239
Ricote 84
Rio, Martin del 70, 175, 178
Rioja, Francisco de 63, 262
Ripa, Cesare 266, 267,
268, 269, 270
Rivadeneyra, Pedro 229
Robles, Juan de 63, 64
Rodriguez de Castro, Joseph 85
Rodriguez Marin, Francisco
50, 54
Rodriguez Moiiino, Antonio 47,
53, 54, 266
Rofense 48
Rojas, Fernando de 159, 175
Romadn de la Higuera, Jerénimo
174
Ronda, fray Jorge de 34
Ronda, fray José de 40
Rooses, Max 23
Ruiz de Camargo, Jerénimo 80
Ruiz de Castro, Fernando, duque de
Lemos 74, 83

Sabbe, Maurice 23, 29,
145, 157, 171
Salazar, Antonio 47
Salazar, Estebande 45
Salazar y Frias, Alonsode 179



294 Luis-Gémez Canseco

Sales, Franciscode 118

Salinas, Francisco 24

Salinas, Pedro 24 :

Salomén 38,114, 170, 223,27

Sambucus, Johannes 261

Samuel 277

San Jer6nimo, fray Juande 33

San José, sor Marianade 77

San Martin, fray Domingo de 34

Sanctorio, Julio Antonio 49

Sédnchez, Francisco 103, 104,
105, 106, 107, 109, 115, 116,
117,274

Sanchez, Luis 79

Sanchez de las Brozas, Francisco
21, 51, 64, 67, 70,97, 103,
104, 105, 106, 109, 110, 111,
112, 113, 114, 115, 116, 117,
119, 138, 152,159, 164, 168,
173, 262, 274, 275

Sdnchez de Oropesa, Francisco
45,55, 56, 57

Sédnchez Romeralo, Francisco 87

Sancho, maestro 164

Sandoval, fray Prudenciode 79

Sandoval y Rojas, Bernardo de
65,74, 75, 77,80, 82, 83,
154, 176, 177,264

Sandoval y Rojas, Francisco de,
duque de Lerma 65,
66, 72, 77, 78,235

Sannazaro, lacopo 82

Santiago 174

Saravia, Adridn 142, 143, 149

Saunders, Jason 93

Savonarola, Girolamo 48,132

Scaligero, José Justo 82

Scaligero, Julio César 82, 174

Schubart, Herta 261

Sebastidn, rey de Portugal 26

Sebastidn, Santiago 271

Séeca 92, 105, 119, 121, 124, 128 136,
218, 239, 262, 272, 273, 274

Serrano, Pedro 53

Serrano y Sanz, Manuel 100, 177,
192, 203

Sesas, fray Franciscode 74

Sessa, duque de 87

Sexto Empirico 101

Shakespeare, William 175

Sierra Bravo, Restituto 196,
201, 217

Siger de Brabante 91

Sigiienza, fray José de 18, 29,
32, 33, 34, 37, 39, 41, 43,
44, 46, 49; 53, 62, 66, 70,
71, 72, 73,119, 129,139,
141, 145, 146, 149, 154,
156, 158, 162, 164, 171,
172, 173, 261, 264, 267,
271, 274, 275

Silva, Juande 26

Smith, C.C. 249

Siménides 252

Sinesio 128

Sinén 266

Sixto V44,176

Sécrates 97, 116, 119,
121, 122, 123, 125, 150, 202,
262

Séfocles 257

Solén 266, 269

Soto, fray Justo de 40, 156

Sote Cameno, licenciado 35

Soto de Rojas, Pedro 212

Sprecia, cardenal 242

Sudrez de Figueroa, Lorenzo 32,
79, 233

Técito 272, 273
Tauler 143
Tavares, Antonio de 76

El humanismo después de 1600 295

Teleuco 267

Tedfanes 269

Teofrasto 32

Terenciano 259

Terencio 218

Teresa de Jesis, santa 141
Tertuliano 93, 105
Tibaldi, Pellegrino 261
Tibulo 173

Timoledn Corintio 269
Tito Livio 177

Tomais, santo 38, 105, 112, 198
Torreblanca, Francisco 76

" Tovar, Simén de 46, 34, 55, 56,

103
Triana, doctor 55
Tucidides 99
Tuiién de Lara, Manuel 246

Uceda, duque de 87
Ulises 266

Vaca de Castro, Pedro 181, 182
Valdés, Juan
de 104, 134, 161, 275
Valdivielso, fray Josef de 83
Valencia, Beatriz 44
Valencia, Juan de 66
Valencia, Melchor de 17, 30, 68
Valencia, Melchor de, el Viejo 17
Valencia, Pablo Gonzalo de 43
Valencia, Simén de 66
Valerio Maximo 266, 268
Valla, Lorenzo 82, 85, 131, 132,
272
Vargas, Franciscode 137
Varrén 98
Vatablo, Francisco 20, 81
Vazquez, Ana 17

Vazquez de Leca, Mateo 54

Vizquez Matamoros, Diego 18

Vizquez Romén, Juan 87

Velada, marqués de 74

Vélez de Alcocer, Gaspar de 49,
54, 58

Vélez de Guevara, Pedro 44,
53, 54, 57, 58, 59, 62,215

Venus 268

Vergier de Hauranne, Jean, abate
Saint Cyran 118, 134

Vinci, Leonardo da 105

Vilanova, Antonio 258

Villalba, Luis de 37, 43

Villalpando, Juan Bautista 80,
264

Villegas, Pedro 53, 54, 262

Vincent, Bernard 235, 239, 241

Virgilio 258, 275

Vitoria, Franciscode 175

Vivero, fray Cristébalde 170

Vives, Juan Luis 48, 53,98,
104, 105, 106, 107, 108, 109,
110, 111, 115, 116, 117, 136,
144, 158, 159, 160, 161, 168,
175, 179, 185, 186, 207, 215,
217, 219, 220, 221, 222, 223,
229, 230, 232, 234, 244, 272,
274, 276

Williamson, George 272
Woodward, L.J. 250
Wouver, Juan 60, 61, 139

* Wyclef, John 36

Ximénez, Fernando 49



296 Luis Gémez Canseco

Yifiez, Francisco 57, 59
Yepes, fray Diegode 35
Yepes, fray Felipe de 34

Zanta, Léontine 92

Zafra, fray Cristébal de 35

Zapata, Luis 75

Zayas, Gabriel de 19, 22, 24,
25, 26, 21, 30, 43, 49, 54,
164

Zen6én 114, 119, 120, 121,

210, 212, 262 -

Zozaya, Marfade 178

Zifiga, fray Diegode 139

Zifiga, Juande 20

Zurillo, Pedro 111

Zwigle, Ulrich - 93




Luis Gémez Canseco es Doctor en
Filologia Hispénica y profesor de
Literatura Espafiola en la Universi-
dad de Sevilla. Ha escrito Rodrigo
Caro.Un humanistaenlaSevilladel
seicientos (Sevilla, 1986) y otros tra-
bajos sobre literatura espafiola. Ha
publicado las ediciones criticas del
Manual de Epicteto de Francisco
Sdnchez de las Brozas (Badajoz,
1993) y los Varones insignes en le-
tras naturales de la ilustrisima ciu-
dad de Sevilla de Rodrigo Caro (Se-
villa, 1992) y ha dirigido el trabajo
conjunto Misceldnea de estudios
filolégicos. Prdctica del comentario
de textos, (Sevilla, 1992).



	port
	HUM.1
	HUM.2
	HUM.3

